
 
 Revista Laboratorio N°33 

ISSN 0718-7467  
Diciembre 2025 

______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

1 
 

 

En la mesa con Pablo 

At the table with Pablo 

 

Felipe Acevedo Riquelme 

Universidad de Concepción 

Chile 

felipeacevedo@udec.cl 

 

Con Pablo compartíamos el gusto por hablar de lo que estábamos comiendo mientras comíamos. 

No era a manera de digresión ni como comentario accesorio, tampoco una demostración de 

cordialidad distante. Y en su caso, ese gesto suponía una atención sostenida al momento mismo de 

la ingesta. A veces la conversación se detenía ahí, suspendida en el acto mismo de comer; otras 

veces derivaba, sin brusquedad, hacia lecturas, autores o referencias pop que aparecían con 

naturalidad. Nada parecía fuera de lugar: pensar y saborear obedecían a un mismo ritmo. 

En la mesa, esa forma de ser y estar1 decía tanto como una formulación teórica. Comer con Pablo 

abría un espacio de reflexión donde lo sensible desbordaba lo enunciado. La mesa instalaba un 

umbral de atención en el que los sentidos quedaban comprometidos de manera sostenida y el gusto 

afinaba esa disposición general, orientando la conversación desde su inicio. La conversación 

avanzaba entonces por modulaciones, con pausas, desvíos y ajustes mínimos, atenta a lo que 

aparecía en el transcurso mismo del intercambio. Ese modo de conversar no se clausuraba en el 

instante de la mesa. Reaparecía, con otras formas, en su trabajo docente y académico, en esa manera 

de pensar que partía de una experiencia concreta y la iba siguiendo sin apurar conclusiones, atento 

a lo que se iba configurando en el propio proceso, como quien escucha una idea mientras todavía 

está naciendo. Más que un traslado entre ámbitos se trataba de una misma manera de enseñar y de 

pensar, en la que la experiencia concreta y la lectura rigurosa entraban en contacto sin forzar 

jerarquías. En la continuidad entre mesa y trabajo intelectual —similar al trayecto que Angelo 

 
1 En un pequeño guiño a Pablo, acá deliberadamente omito hacer mayores referencias a Heidegger, debido a los 

reparos que él tenía con el filósofo alemán. Para una reflexión sobre el Da-sein y la alimentación, sugiero Filosofía gourmet, 
apuntes para una gastrosofía rioplatense (2017) de Mariano Carou. 

 



 
 
 
 

______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

2 
 

En la mesa con Pablo Felipe Acevedo Riquelme 

Morino describe cuando habla del recorrido entre la biblioteca y la cocina en sor Juana (Morino, 

2001)— se perfila una forma de pensamiento en la que el gusto funciona como principio 

organizador del juicio, de la enseñanza y del estar con otros. 

Desde ahí su erudición se volvía legible sin necesidad de declararse. Se notaba en la forma de 

escuchar y de leer, en cómo afinaba la atención a los matices y en cómo elegía intervenir sin 

convertir el saber en credencial. Ese entrenamiento —casi como el de un paladar— le permitía 

distinguir cuándo un pasaje estaba dialogando con otros a través de referencias, reescrituras o 

correlaciones, y a partir de esa detección ir armando conexiones warburgianas, por aproximación, 

por constelación, por una lógica de resonancias más que la, a veces, estricta arbitrariedad disciplinar. 

Leer y escribir con otros en colaboración formaban parte de esa misma práctica, como bien se 

puede ver en su abundancia de coautorías con estudiantes y tesistas que evidencian una manera de 

concebir el conocimiento como una forma más de comensalidad y comunidad. 

No es casual que el gusto haya sido una de las preocupaciones de su obra. Pensado desde la 

experiencia sensible, aparece como una vía para comprender cómo se forma el juicio, cómo 

constituye una dimensión intrínseca de la experiencia humana y cómo se transmite un saber, algo 

esencial en la práctica docente y académica. En Gusto: sabor y saber (2022), escrito junto a Ignacio 

Veraguas —y funcionando también como ejemplo de esas prácticas de coautoría—, la premisa 

aparece con nitidez: el gusto no pertenece únicamente al ámbito de lo estético ni puede separarse 

del cuerpo que conoce, porque involucra memoria, atención y discernimiento, y supone siempre 

una relación con otros en su formación. 

La modernidad configuró un orden de los sentidos en el que el gusto quedó inscripto en el ámbito 

de la necesidad y del apetito, asociado a una concepción específica de la corporalidad. Korsmeyer 

observa que esta configuración interviene activamente en el modo en que se piensan los saberes. 

Al establecer un marco previo para la comprensión de los sentidos, condiciona el lugar que el gusto 

puede ocupar dentro del campo del conocimiento y las formas en que ese saber resulta legible. 

Cuando lo gustativo queda inscripto en un horizonte fisiológico, el campo de la experiencia se 

vuelve más estrecho. En ese marco, el gusto queda fijado a un régimen de legibilidad estrecho. Sin 

embargo, su ejercicio pone en juego discriminaciones finas y orientaciones del deseo, y en esa trama 

donde percepción y pensamiento se entrelazan se advierte un espesor cognitivo y afectivo que 

pertenece a la experiencia misma. Korsmeyer insiste en esa capacidad del gusto para discriminar e 

instituir valor desde un registro sensible (Korsmeyer, 2002). Desde allí, el gesto de Pablo de hablar 



 
 Revista Laboratorio N°33 

ISSN 0718-7467  
Diciembre 2025 

______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

3 
 

de lo que se come adquiere espesor. Su "gusto” nombra una práctica de discernimiento en la que 

el juicio se va formando, se ajusta, se corrige en el transcurso. 

En el siglo XIX, Brillat-Savarin le dio otro nombre a esa constelación: gastronomía. No se trata de 

un inventario de recetas ni de un código de modales, sino de un saber sobre lo humano que 

compromete lo sensible, la sociabilidad, la memoria, la técnica y la cultura. Esa amplitud permite 

entender por qué, en el trabajo intelectual de Pablo, la mesa no quedaba fuera de la biblioteca ni la 

biblioteca fuera de la mesa, porque ambas escenas compartían un mismo problema, el de cómo se 

forma un juicio. 

Esa manera de entender la formación del criterio encontraba una expresión directa en las prácticas 

cotidianas del trabajo académico. Guiar una tesis, en ese sentido, se parecía un poco a un ejercicio 

de transmisión culinaria. Había prueba, error, conversación y degustación. “Dame algo para 

saborear”, me decía cuando me sugería ampliar las citas del corpus mientras guiaba mi tesis, como 

si el texto debiera ofrecer textura, espesor y sabor. El trabajo avanzaba así, formándose como un 

plato que necesita tiempo, correcciones y reposo. El gusto —tal como lo formulan Pablo e Ignacio 

Veraguas al recordar la conexión etimológica entre sabor y saber— nombra precisamente esa 

capacidad de discernir que se va desarrollando en el tiempo. Y si la etimología ilumina algo aquí, es 

porque sapere se refería tanto al saber como al sabor: el conocimiento no aparece desligado del 

gusto, sino atravesado por él (Agamben, 2017, pp. 7–8). 

La pasión por la cocina y el buen comer reforzaba esa lógica de manera muy concreta. Cuando 

Pablo hablaba de lo que me cocinaría si hubiésemos estado en la misma ciudad, y de los platos que 

quería que yo probara, el gusto mediaba entre nosotros. Pensar sabores para otro implicaba 

anticipar un encuentro sápido y asumir que cocinar excede la ejecución de una receta. Cocinar para 

alguien supone considerar hábitos, recuerdos, tolerancias y expectativas, y asumir que comer 

compromete al sujeto completo, porque lo que se acepta en el cuerpo no es indiferente. 

Esto se entiende mejor si se lee desde la idea de incorporación en Claude Fischler. Al ingerir un 

alimento, entra materia y entran también significados, memorias y formas de pertenencia que 

participan en la configuración de la identidad (Fischler, 1999). Ofrecer un plato desconocido activa 

precisamente ese nivel del acto alimentario. Quien cocina se hace responsable de lo que propone, 

y quien prueba acepta exponerse a una experiencia cuyo sentido no está dado de antemano, dejando 

que el juicio se vaya formando mientras come. 



 
 
 
 

______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

4 
 

En la mesa con Pablo Felipe Acevedo Riquelme 

Esta lógica de incorporación permite comprender la comensalidad como una práctica de 

comunidad que se construye históricamente. En los trabajos de Sonia Montecino sobre 

alimentación e identidad, la ingesta aparece como una práctica cultural en la que el cuerpo participa 

en la transmisión de memorias colectivas, referencias territoriales y vínculos sociales. Comer juntos 

reúne a quienes comparten la mesa y sostiene formas de pertenencia que se aprenden en la 

repetición de gestos comunes. Desde ese registro, la insistencia de Pablo en cocinar algo nuevo 

para mí remite a una forma de incorporación compartida, en la que el gusto se iba formando en la 

experiencia común y el vínculo se elaboraba en el propio acto de compartir lo ingerido. 

Escribir este texto implica volver a esa mesa para reconocer una forma de estar en el mundo que 

hizo del gusto una práctica intelectual y vital. Sentar a Pablo a la mesa, junto a quienes aprendieron 

con él y compartieron su comida y sus ideas, supone aceptar que ese gesto continúa. 

El gusto como facultad formada: sensibilidad, juicio y transmisión 

En Gusto: sabor y saber, Pablo Chiuminatto e Ignacio Veraguas sostienen una idea que atraviesa 

todo su trabajo y que considero decisiva para pensar la experiencia humana en su complejidad. El 

gusto es una facultad que se forma en el tiempo y no una trivialidad reducida a la preferencia 

subjetiva. Esta afirmación tensiona supuestos persistentes de la tradición moderna que han tendido 

a relegar el gusto a un registro menor. Por una parte, cuestiona su reducción al ámbito del agrado 

inmediato o del desagrado instintivo; por otra, interroga la separación entre conocimiento y 

sensibilidad que ha organizado buena parte de la epistemología occidental. EEn la lectura de Pablo, 

el gusto acompaña el juicio en su propio despliegue y se mantiene en contacto con la experiencia 

que lo pone a prueba. No aparece como una instancia previa ni como un añadido posterior, sino 

como una dimensión que interviene mientras el discernimiento se va formando, ajustándose a lo 

que ocurre en el encuentro con lo sensible. 

El punto de partida del libro, la vecindad entre sabor y saber, permite desarrollar esta reflexión en 

un plano histórico y conceptual. La referencia a sapere, término que nombra tanto conocer como 

gustar, no apunta a fijar una identidad originaria entre ambos registros. Señala, más bien, que la 

separación entre sensibilidad y conocimiento responde a un proceso histórico determinado, y que 

esa separación admite ser interrogada y desplazada desde la crítica. En esta línea, saber no remite a 

la abstracción pura, sino a haber pasado por una experiencia que deja huella y permite distinguir. 



 
 Revista Laboratorio N°33 

ISSN 0718-7467  
Diciembre 2025 

______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

5 
 

El gusto se educa en ese tránsito y su carácter formativo lo vuelve inseparable de la transmisión y 

de la relación con otros. 

Esta concepción ofrece una vía para releer críticamente la desvalorización moderna del gusto. 

Como ha mostrado Carolyn Korsmeyer, la jerarquía de los sentidos heredada de la Ilustración 

asignó al gusto un lugar subordinado, asociado a la necesidad, al apetito y a una corporalidad 

considerada incompatible con las operaciones del entendimiento. El efecto de esta jerarquización 

no ha sido únicamente estético o moral, sino también cognitivo. Al expulsar lo gustativo del campo 

del conocimiento, se empobreció la comprensión de los procesos mediante los cuales se forman 

los juicios y del papel que desempeñan la memoria, lo sensible, el afecto y el contexto material en 

ese proceso. En Gusto se recoge esta crítica y se avanza al mostrar que el gusto no se limita a 

discriminar, sino que instituye valor, configura subjetividades y orienta prácticas compartidas. El 

juicio se ejerce desde una condición sensible que no puede ser sustraída de la experiencia humana. 

En este punto, el diálogo con Giorgio Agamben resulta especialmente productivo. Su reflexión 

sobre el gusto como zona de contacto entre sensación y pensamiento permite comprender por qué 

esta facultad ha resultado incómoda para sistemas filosóficos que buscan separar funciones con 

nitidez. Cuando Agamben subraya que el gusto no pertenece por completo ni a la percepción ni al 

concepto, pone en evidencia cómo se desbordan las clasificaciones rígidas. El gusto interesa porque 

resiste la clausura y obliga a pensar el conocimiento como una práctica sensible que no puede 

reducirse a lo estrictamente racional. 

Esta dimensión práctica adquiere especial relevancia cuando se considera el gusto en relación con 

la enseñanza. Formar el gusto implica intervenir en un terreno que los sistemas educativos 

contemporáneos, y de manera particularmente marcada en el contexto chileno, han tendido a 

relegar (PAG). La experiencia sensible ha sido desplazada en favor de modelos centrados en el 

currículum por competencias, en la estandarización y la medición de resultados. En ese marco, los 

procesos mediante los cuales se afinan la percepción, la atención y el juicio quedan desatendidos. 

Educar el gusto aparece entonces como una tarea incómoda y difícil de evaluar, aunque decisiva, 

porque remite a una dimensión intrínseca de lo humano. Se trata de la capacidad de discernir a 

partir de la experiencia vivida y de asumir responsabilidad frente a los propios criterios. 

Chiuminatto y Veraguas piensan la enseñanza como un acompañamiento de ese proceso formativo. 

Aprender supone probar, equivocarse, comparar y escuchar la experiencia ajena. La pedagogía se 

sostiene en un ejercicio constante de atención y en la capacidad de nombrar matices, más que en la 



 
 
 
 

______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

6 
 

En la mesa con Pablo Felipe Acevedo Riquelme 

imposición de normas externas. Desde ahí, el gusto puede comprenderse como una práctica 

compartida que mantiene abierto el aprendizaje. 

Como ya mencioné, la referencia a la historia del término gastronomía permite precisar aún más 

este planteamiento. Jean Anthelme Brillat-Savarin, jurista y pensador francés de fines del siglo 

XVIII y comienzos del XIX, publica en 1825 su Fisiología del gusto, donde propone entender la 

gastronomía como un saber sistemático sobre lo humano. En su formulación, las prácticas 

alimentarias articulan técnica, sociabilidad, memoria y placer, y constituyen un rasgo distintivo de 

la humanidad. La gastronomía nombra así una ciencia de lo humano en sentido amplio, un 

conocimiento que no separa cuerpo, cultura y pensamiento y que reconoce en el gusto una facultad 

decisiva para organizar la vida en común. Comer bien no remite únicamente a la ejecución correcta 

de una técnica, sino a la capacidad de reconocer cuándo algo alcanza su punto, cuándo conviene 

insistir y cuándo detenerse. Estas capacidades se adquieren en la práctica y en compañía de otros. 

Al remitir a esta tradición, Chiuminatto y Veraguas subrayan el carácter profundamente humano 

del gusto y encuentran en la gastronomía un modelo preciso para pensar la formación intelectual 

como un proceso que requiere tiempo, repetición e interacción, y que no puede reducirse a la lógica 

de competencias instrumentales a una sociedad neoliberal volcada a índices de producción (PAG). 

Leído de este modo, Gusto: sabor y saber propone una crítica a las formas empobrecidas de entender 

el conocimiento como un conjunto de procedimientos técnicos al servicio de la productividad. Al 

insistir en que el gusto implica memoria, atención y relación, se desplaza la pregunta desde la 

acumulación de saberes hacia los modos en que se aprende a discernir. Este desplazamiento tiene 

consecuencias éticas y políticas. Afinar el gusto supone hacerse responsable de lo que se ofrece a 

otros, ya sea un texto, una clase o una idea, y reconocer que todo juicio se ejerce en un espacio 

compartido. 

Desde esta perspectiva, la continuidad entre mesa y trabajo intelectual que atraviesa la obra de 

Pablo deja de ser una imagen amable para adquirir densidad conceptual. Comer, leer, escribir, 

enseñar y cocinar obedecen a una misma lógica de formación del criterio. El gusto denomina una 

capacidad que no se posee como capital ni se adquiere de una vez y para siempre, sino que se cultiva 

en la relación con otros. 

Entre la mesa y el trabajo intelectual: el gusto como forma de vida académica 



 
 Revista Laboratorio N°33 

ISSN 0718-7467  
Diciembre 2025 

______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

7 
 

La acotada revisión teórica de la visión de Pablo sobre el gusto hecha anteriormente me sirve de 

antesala crítica para exponer cómo su vida académica y mi amistad con él dejaban ver una 

continuidad sostenida entre pensamiento y práctica. El gusto aparecía ahí como una disposición 

compartida, ejercida en situaciones igualmente académicas y afectivas, y no como un objeto de 

reflexión aislado. En su manera de relacionarse con otros, comer, conversar y pensar formaban 

parte de una misma experiencia. 

Juntarme a almorzar con él expresaba con claridad ese modo de estar. Compartir una mesa en un 

restaurante (preferiblemente el Le Flaubert en Orrego Luco en Providencia y que él solía insistir 

en invitar) implicaba hacerse cargo del tiempo común y aceptar que la conversación no estuviera 

completamente definida de antemano. Una comida jamás interrumpía la discusión académica ni la 

desplazaba hacia un registro menor; introducía otra cadencia, marcada por la sucesión de platos y 

por la posibilidad de detenernos en un sabor. En ese gesto reconocía una comprensión del gusto 

cercana a la que desarrolla junto a Ignacio Veraguas, donde el juicio se forma en contacto con 

experiencias que requieren atención sensible y elaboración reflexiva. 

La cocina doméstica ocupaba un lugar igualmente importante. Cocinar para otros implicaba 

anticipar, elegir y ofrecer algo pensado para un comensal concreto. Aunque nunca pude aceptar 

una de esas invitaciones (la pandemia y la distancia las dejaron siempre en suspenso) Pablo hablaba 

con frecuencia de lo que iba a cocinar, de platos que quería que yo probara, de sabores que yo le 

contaba que serían nuevos para mí. Esa insistencia respondía a una comprensión precisa del gusto 

como capacidad que se forma al ampliar el repertorio de experiencias sensibles. 

En este punto me resulta especialmente pertinente la reflexión de Elizabeth y Paul Rozin en su 

ensayo sobre la adquisición cultural del gusto, donde sostienen que los sabores se cargan de 

significado a través del aprendizaje, la repetición y el contexto social. Para los Rozin, probar algo 

desconocido supone un proceso de familiarización que involucra memoria, emoción y narración 

compartida. El gusto se educa cuando el sujeto aprende a reconocer, tolerar y eventualmente 

valorar aquello que inicialmente le resulta ajeno. Pensar en cocinar algo que el otro no ha probado 

equivale, desde esta perspectiva, a invitarlo a un proceso de formación del juicio, donde el gusto se 

amplía y se vuelve más disponible a la experiencia. 

Esa dimensión formativa del gusto se articula, además, con la relación entre comida, lenguaje y 

escritura que Terry Eagleton desarrolla en “Edible écriture”, y que Pablo retoma tanto en su trabajo 



 
 
 
 

______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

8 
 

En la mesa con Pablo Felipe Acevedo Riquelme 

teórico como en su práctica académica. Eagleton observa que comer y escribir comparten una 

lógica material y temporal que exige atención al ritmo, a la textura y al destinatario. Identificar un 

sabor, como articular un argumento, implica traducir una experiencia corporal en una forma 

comunicable sin agotarla. Aprender a gustar supone, en ese sentido, aprender a decir, a encontrar 

palabras que permitan compartir una experiencia y someterla al juicio de otros. 

Esa lógica atravesó mi relación académica con Pablo durante la guía de mi tesis doctoral, 

desarrollada en buena parte en contexto de confinamiento. El intercambio de recetas convivía con 

la discusión de capítulos, lineamientos teóricos y problemas metodológicos. Esa convivencia era 

una forma de entender el trabajo intelectual como práctica encarnada. Cuando Pablo me pedía que 

un texto tuviera espesor o que ofreciera algo para ser saboreado, estaba señalando un criterio de 

lectura que remitía directamente a su reflexión sobre el gusto. Un argumento debía desarrollarse 

con tiempo, permitir matices y aceptar correcciones, del mismo modo en que un sabor se reconoce 

y se valora progresivamente. 

Su erudición seguía esa misma lógica. Se abría más allá de un canon cerrado y de una jerarquía 

rígida de objetos legítimos. Podíamos hablar de La fiesta de Babette como un texto clave para pensar 

la relación entre cocina, memoria y percepción, y esa referencia abría un campo de conexiones. 

Desde ahí pasábamos a Ratatouille, no como concesión pop, sino como un espacio válido para 

pensar la formación del gusto, la transmisión del saber y la relación entre técnica y reconocimiento. 

La conversación no necesitaba volver siempre a la referencia proustiana del final de la película de 

Pixar para legitimarse. El criterio se sostenía en la atención con que leíamos las escenas y en la 

capacidad de extraer de ellas problemas relevantes, como ocurre en Gusto: sabor y saber cuando Pablo 

y Veraguas se detienen en escenas de disfrute culinario protagonizadas por ratones 

antropomorfizados para subrayar el carácter formativo en la educación del gusto en cuanto 

experiencia sensible. 

También resulta productivo leer estas prácticas a la luz de lo que Priscilla Parkhurst Ferguson ha 

desarrollado en sus estudios sobre la gastronomía como campo cultural. En sus análisis sobre la 

constitución de la gastronomía moderna, Ferguson muestra que el gusto no opera como una 

preferencia individual aislada, sino como una práctica social que se articula en torno a repertorios 

compartidos de valoración, reconocimiento y distinción. Comer, juzgar un plato o reconocer su 

calidad supone siempre participar de un marco colectivo que define qué cuenta como valioso, 



 
 Revista Laboratorio N°33 

ISSN 0718-7467  
Diciembre 2025 

______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

9 
 

pertinente o digno de atención. El gusto interviene así en la producción de consensos parciales y 

en la negociación constante de criterios culturales que nunca se fijan de una vez y para siempre. 

Esta perspectiva permite comprender con mayor precisión cómo el gusto operaba en la práctica 

académica de Pablo. Leer con otros, discutir un texto o acompañar un proceso de escritura no 

consistía en aplicar un estándar externo ni en establecer jerarquías cerradas, sino en construir 

criterios en común a partir de la atención compartida y del ejercicio sostenido del juicio. Tal como 

ocurre en el campo gastronómico descrito por Ferguson, donde el reconocimiento se produce en 

la interacción y en la circulación de evaluaciones, en el trabajo intelectual de Pablo el juicio se 

afinaba en el intercambio, en la exposición a lecturas diversas y en la disposición a sostener 

desacuerdos productivos. La autoridad se ejercía entonces como una capacidad para mantener 

abierto un espacio donde los criterios pudieran formarse, discutirse y transformarse colectivamente. 

En la experiencia compartida con Pablo, comer, cocinar, leer, escribir y enseñar respondían a una 

misma lógica de atención y discernimiento. El gusto nombraba una capacidad que se cultiva con la 

experiencia sensible, en la relación con otros y en la disposición a dejarse afectar por lo que se 

ofrece y se recibe. En esa continuidad entre vida académica y amistad, sus ideas sobre el gusto 

encontraban una forma concreta de ejercicio cotidiano. 

Comensalidad que permanece 

A lo largo de este ensayo, el gusto ha ido apareciendo como una práctica que acompaña distintos 

momentos de la experiencia y los conecta sin reducirlos a una sola escena. Está en lo que se come 

y en lo que se dice mientras se come, en los modos de escuchar y de leer, en la manera de sostener 

una conversación que acepta la pausa y el rodeo. Lo que me interesa de esa persistencia es su 

carácter formativo. El gusto se afina en el tiempo y en compañía, y ese aprendizaje deja marcas que 

reaparecen cuando vuelvo a escribir, a enseñar o a discutir un texto. 

Por eso las escenas de mesa, cocina y trabajo intelectual no quedan aquí como recuerdo aislado ni 

como ornamento narrativo. Me permiten describir un modo de formar criterio que depende de la 

repetición, del intercambio y de la exposición a experiencias compartidas. Comer juntos, leer en 

compañía, discutir una frase o detenerse en un sabor implica aceptar ritmos ajenos, prestar atención 

a matices y sostener un juicio sin apresurarlo. Esa disposición no se instala por decisión inmediata. 

Se entrena, se corrige, se prueba otra vez. 



 
 
 
 

______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

10 
 

En la mesa con Pablo Felipe Acevedo Riquelme 

En ese marco, la enseñanza, la escritura y la amistad se enlazan por una exigencia semejante. No se 

vuelven equivalentes, pero comparten una misma economía de la atención. En todas ellas el juicio 

se construye a partir de una experiencia que compromete al cuerpo que percibe, al lenguaje que 

intenta dar forma a lo percibido y a la memoria que guarda lo probado. Aprender a gustar, a leer o 

a escribir supone hacerse responsable de lo que se ofrece y de lo que se recibe. También supone 

reconocer que un criterio se forma en relación con otros y que permanece expuesto a revisión. 

Pensar el gusto como lo elaboró y lo ejerció Pablo me permite cuestionar ciertas formas de entender 

el conocimiento que privilegian la velocidad, la estandarización o la clausura temprana del sentido. 

Frente a esos modelos, el gusto insiste en la importancia de la experiencia prolongada, del vínculo 

y de la conversación sostenida, condiciones necesarias para que el juicio adquiera densidad y pueda 

ser compartido. 

Vuelvo sobre estas ideas desde su figura para reconocer una práctica que sigue operando. La 

percibo cuando releo un párrafo y decido no resolverlo todavía, cuando acompaño una escritura 

que necesita tiempo, cuando una mesa compartida reordena la conversación y la vuelve más atenta. 

Ahí el gusto continúa formándose, en gestos que se repiten con variaciones y que mantienen abierta 

la posibilidad de seguir aprendiendo en común. 

 

REFERENCIAS 

Agamben, Giorgio. Gusto. Buenos Aires: Adriana Hidalgo, 2016. 

Brillat-Savarin, Jean Anthelme. Fisiología del gusto. Madrid: Alianza, 2016 [1825]. 

Chiuminatto, Pablo; Veraguas, Ignacio. Gusto: sabor y saber. Santiago: Ediciones Universidad Diego 

Portales, 2022. 

Eagleton, Terry. “Edible écriture”. En Consuming Passions: Food in the Age of Anxiety, 203–210. 

Oxford: Blackwell, 1997. 

Ferguson, Priscilla Parkhurst. “A Cultural Field in the Making: Gastronomy in 19th-Century 

France”. En The Taste Culture Reader: Experiencing Food and Drink, editado por Carolyn Korsmeyer, 

53–75. Oxford: Berg, 2005. 

Fischler, Claude. El (h)omnivoro: el gusto, la cocina y el cuerpo. Barcelona: Anagrama, 1995. 



 
 Revista Laboratorio N°33 

ISSN 0718-7467  
Diciembre 2025 

______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

11 
 

Korsmeyer, Carolyn. Making Sense of Taste: Food and Philosophy. Ithaca: Cornell University Press, 

2002. 

Montecino, Sonia. La olla deleitosa: cocinas mestizas de Chile. Santiago: Catalonia, 2017. 

Morino, Angelo. La biblioteca y la cocina. Madrid: Verbum, 2001. 

Rozin, Paul; Rozin, Elizabeth. “The Cultural Acquisition of Food Preferences”. En The Taste Culture 

Reader: Experiencing Food and Drink, editado por Carolyn Korsmeyer, 97–114. Oxford: Berg, 2005. 

 

 


