Revista Laboratorio N°33
ISSN 0718-7467
Diciembre 2025

Imaginarios virtuales de Ia crisis ecologica. Pablo Chiuminatto conversa en Pensar desde
lIas plantas. Introduccion, transcripcion y notas de Sofia Rosa

Virtual imaginaries of the ecological crisis. Pablo Chiuminatto talks in Pensar desde Ilas
plantas. Introduction, transcription, and notes by Sofia Rosa

Sofia Rosa Rivero
Universidad Catolica del Maule
Chile

sofia.rosa.rivero@gmail.com

Chiuminatto el Joven y Chiuminatto el Viejo, Sin Titulo,

primera prueba de lapiz éptico sobre lienzo digital, Curico, 7

de febrero de 2025 (archivo personal).



Imaginarios virtuales de la crisis ecolégica Sofia Rosa

Pablo Chiuminatto conversa en Pensar desde las plantas

INTRODUCCION

Conoci a Pablo Chiuminatto la tardenoche del 8 de marzo de 2017 en San Joaquin, cuando se
presenté como el profesor del curso de Literatura Comparada del posgrado en Letras de la UC.
Antes de finalizar el semestre ya me habia comentado de su anhelo por conocer Montevideo que
coincidia con mi anhelo de volver a mi ciudad natal. Desde entonces trabajamos juntos en
diferentes formatos y proyectos: fue mi director de tesis doctoral entre el 2018 y el 2022 cuando
obtuve mi titulo que con orgullo él recibié por mi y yo recibi de él; escribimos juntos articulos
cientificos y de divulgacién en ecocritica; participamos en actividades académicas nacionales e
internacionales; fuimos coinvestigadores del Fondecyt regular del que él era el investigador
responsable; organizamos eventos, charlas y presentaciones de libros; compartimos almuerzos,
cenas, pensamientos y lecturas; construimos, en definitiva, amistad y familiaridad. Finalmente,
pudimos viajar varias veces juntos a Uruguay por motivos académicos que eran también motivos
personales: reencontrarnos con Mauricio Cheguhem y Jorge Marcone, conocer SARAS en
Maldonado, ver los lugares que su abuelo recordaba, degustar la gastronomia local. A propésito,

Pablo pensé en una sentencia sagaz para Uruguay: “Si a las hostias le pusieran queso derretido la

mitad del pais serfa catolico” (WSP 28-10-2024).

Entre las actividades que compartimos, estuvo la invitacion a participar en una sesion de Pensar
desde las plantas de la Plataforma Latinoamericana de Humanidades Ambientales de la que formo
parte desde el 2020. El texto que presento a continuaciéon corresponde a la trascripcion de la
conversacion virtual que Pablo mantuvo con el equipo de editores de la Plataforma y asistentes al
evento el 17 de octubre de 2022. La sesion se titulé “Imaginarios virtuales de la crisis ecologica” y
el audio de la sesién se encuentra disponible en la web de la plataforma. De Aristételes a Minecraft,
Pablo habla con lucidez y elocuencia sobre los dispositivos ficcionales que nos permiten
experimentar, anticipar o testear futuros alternativos y cambios reales. Motivado e interpelado por
las preguntas de quienes organizaron y asistieron a la sesién “en el no lugar que es zoom” (WSP
17-10-22), Pablo da cuenta de las inquietudes y preocupaciones gravitacionales de su trabajo como
artista visual, como profesor, como investigador, como pensador e intelectual de su tiempo. En
cada respuesta se da el tiempo de precisar, de ejemplificar, de problematizar, de explicar su punto
sobre la tecnologia, sobre los jévenes, sobre la ética y el arte ambiental, sobre la colaboracién y la
transdisciplina. También aprovecha para contar con generosidad referencial sobre sus proyectos de

investigacién ecocritica pasados y porvenir.



Revista Laboratorio N°33
ISSN 0718-7467
Diciembre 2025

Opté por una transcripcion verbatim limpia para facilitar la lectura y privilegiar el contenido de las
respuestas. Para que su voz esclarecedora, hablada o escrita, nos siga alumbrando el camino a casa

y los paisajes por venir.

Sesion 28. Imaginarios virtuales de la crisis ecolégica, conversacion con Pablo
Chiuminatto, Pensar desde las plantas, 17 de octubre de 2022, transcripcion de registro

sonoro

Participantes de la conversacion:
Pablo (Pablo Chiuminatto)

Soffa (Soffa Rosa)

Alejandro (Alejandro Ponce de Ledn)
Carolina (Carolina Sanchez)

Arturo (Arturo Cerda)

Jimena (asistente a la sesion)

Soffa: Muchas gracias por estar en esta nueva sesion de Peznsar desde las plantas, nuestra sesion nimero
28 que titulamos “Imaginarios virtuales de la crisis ecologica” porque tenemos el gusto y el placer
de tener como invitado a Pablo Chiuminatto, investigador de la Pontificia Universidad Catdlica de
Chile, Profesor de la Facultad de Letras, Doctor en Filosoffa con mencién en Estética y Teorfa del
Arte. Miembro de la Red de Investigacién en Humanidades Ambientales (RIHA) e investigador
asociado de la Corporaciéon del Libro y la Lectura de Chile. Hago esta presentaciéon porque,
justamente, no son en vano estas menciones a la labor, al trabajo y a la investigacién de Pablo no
solamente en el ambito de la investigacion en la Universidad, también de las humanidades en el

ambito publico y en la intervencién de los lectores y las lectoras. Con esto dicho, quisiera darte la



Imaginarios virtuales de la crisis ecolégica Sofia Rosa

Pablo Chiuminatto conversa en Pensar desde las plantas

bienvenida nuevamente, Pablo, si querés saludar. No dije también que es artista visual, me lo olvidé,

as{ que lo menciono ahora.

Pablo: Muchisimas gracias Soffa por la presentacion y muchas gracias a ustedes: Plataforma de
Humanidades Ambientales, Pensar desde las plantas. La iniciativa que ustedes representan me parece
absolutamente uno de los regalos de este tiempo triste. Esas son las cosas que tienen que hacernos
reflexionar: la idea de que esto sea regional y que aqui estemos personas, no tan solo los que estamos
hoy dia, sino los que estaran escuchando posteriormente esta emision. Pensar que es una cosa que
viaja, y que se mueve y que emigra me parece precioso como iniciativa, asi que muchas gracias por

la invitacion.

Soffa: Gracias, Pablo. Me gustarfa presentar tu trabajo, una pequena introducciéon porque ya que
mencionaste el tema de los movimientos y migraciones, es significativa tu investigacion sobre la
migracion conceptual y también la reflexion histérica sobre las categorfas estéticas. Entonces
quisiera preguntarte como llegan o como migran esas preguntas a la pregunta por las humanidades
ambientales y por la ecocritica. Esto con la excusa para que nos presentes tu trabajo y la forma en

la que articulds los diferentes angulos de investigacion.

Pablo: Bien. La pregunta por cémo uno llega, siempre hay que desconfiar un poco porque uno la
organiza retrospectivamente de manera bastante mas ordenada, secuencial y causal de lo que
realmente es. Por lo tanto, tiene una parte que, por supuesto, hoy dia mirandola hacia el pasado,
me parece como obvia: todo esto comienza, que es, en gran parte, la historia para mi de llegar a la
ecoctitica primero, lo que hoy dia llamamos “humanidades ambientales” en ese momento no se
llamaba asf en espafiol, cuando Andrea Casals me propuso colaborar, investigar en conjunto, hace
ya cerca de 10 afios atras. Por lo tanto, yo no venia del 4rea ni cerca, por decirlo de alguna manera;
pero lo que si, desde las artes visuales, yo he trabajado sobre representaciones del paisaje desde
hace 30 afios. Uno podria decir, por ahi, mirandolo retrospectivamente, insisto, en esa
desconfianza, parecfa que todo estuviera relacionado. Pero sobre todo, la colaboraciéon con Andrea
Casal, que en ese momento preparaba su tesis de doctorado, que luego trabajé conmigo y se gradu6

conmigo, abrfa para m{ un campo. Y al mismo tiempo, yo investigaba fuertemente en el area de las



Revista Laboratorio N°33
ISSN 0718-7467
Diciembre 2025

tecnologias y la adaptacion tecnoldgica, y la transformacion que representaba en ese momento, y
esto desde el 2000 aproximadamente, la adaptacion tecnoldgica que representaba la llegada de la
Internet, la transformacion del libro, la lectura, etc. Y para mi esas dos cosas se ensamblan de alguna
manera y producen esta area en la que yo trato de mantenerme. Yo sé que hoy dia la palabra suena
como de tremenda apertura mental, pero yo la utilizaba desde mucho antes que era, basicamente,
mantenerse en una zterdisciplina, que en ese momento era una forma que se suponia que tenfa que
ser representada por sumar personas que venian de distintos ambitos y ponerlas a trabajar juntas.
Pues bueno, lo que yo siempre digo: hay gente que viene del mundo del arte y que hace eso desde
hace tres mil afios. En el fondo, hacer un poco de esto, y un poco de lo otro, y un poco de lo demas
alla porque, finalmente, los campos de la pintura o las artes visuales, la fotografia, la reflexion

literaria para mi no eran campos separados, sino que son parte.

Y cuando llega la Internet hay una transformacién muy fundamental, a fines de los 90, se empieza
a transformar la Universidad y yo ahi pude colaborar con un proyecto muy importante que se hizo
en la Universidad de Chile a propdsito de la produccion de contenidos web para una cosa que,
entre comillas, no existia mucho, que eran las plataformas desde las universidades para entregar
contenidos a los cursos presenciales. No estamos hablando de educacién a distancia, estamos
hablando de generar contenidos para la formacion presencial en pregrado. Y entonces ah{ es donde
comienza mi camino: mucho antes, digamos, 10 afios antes de conocer Andrea Casals, yo he ido
ensamblando estas componentes entre la relacién del libro, la adaptacién de las tecnologias al
desarrollo y la continuidad de la cultura como nosotros la conocemos -con sus variantes, por
supuesto-, la historia de las ideas y la historia de la tecnologia como algo que esta asociado.
Entonces, inmediatamente cuando Andrea me invita, yo empiezo a ver que puede existir un
ensamble con lo que tradicionalmente se llama historia de las ideas en esto que aparece como lo
ecolggico. Por supuesto, las personas que trabajan en ecologfa saltan porque dicen: “no, la ecologia
es lo que hacemos los cientificos, no es lo que hacen los es humanistas”. Y empieza esta disputa...
Por eso me gustd la solucién que se le dio con el nombre de bumanidades ambientales, porque eso
permite que uno diga, mira, no quiero hacer ciencia ni soy un activista en ecologismo -por decitlo
de alguna manera que es el otro problema que surge-, sino que yo soy un profesor que investiga en
procesos culturales, sociales y tecnolégicos; y en ese sentido, la crisis socioambiental nos interpela
de manera muy radical, ¢no?, muy radical. Porque, y voy a usar una palabra que a la gente de la
ciencia tampoco le cae bien que uno use, en el ecsisterna de la cultura, alguien puede decir “ahi no

esta lo biologico”, pero yo creo que si esta lo biolégico en el sentido de los cuerpos que interactian



Imaginarios virtuales de la crisis ecolégica Sofia Rosa

Pablo Chiuminatto conversa en Pensar desde las plantas

y su nivel virtual; el cuerpo fisico pero también el cuerpo virtual y todo lo que fue produciéndose

con esa llegada.

Perdona que me alargue en la introduccion, pero necesitaba explicar un poco para que se entienda.
Porque hoy dfa cuando los temas tienen, podriamos decir, sus categorias Dewey casi, como si
fuéramos una biblioteca y estan todos separaditos los temas, ya voy a hablar de eso mas adelante,
vemos como una especie de aceleraciéon en desechar categorfas al interior de las propias
humanidades ambientales y la ecocritica, hay una rapidez en la evoluciéon en que se van produciendo
nuevos nombres, como un naming, casi como un branding, de inventar nuevas marcas. “Yo no
hago esto”. “Yo hago esto otro”. “Yo no estudio desiertos, yo estudio ecosistemas costeros...”. Y
a mi, para una persona que llegd cuando recién uno decia ecocritica y la gente se quedaba mirando
como qué es eso, esta aceleracién me produce un cierto conflicto. Por eso explico un poco el
desorden desde el que uno surge. Uno no surge, entre comillas, como investigador, de cosas claritas
y bien estipuladas; sino de una de una cosa mas masa, de una masa de la cual van apareciendo esto
que se llamaba los estudios en esto y los estudios en esto otro y por eso no es tan claro. Pero
personalmente, a mi me interesa quedarme precisamente en el umbral de la definicién para poder
hacer el trabajo metacritico que es el que a mi me interesa desde mi informacion filoséfica, que es
mirar como esto se esta comportando, como esto esta produciendo su propio sistema de
representacion, su propio sistema simbodlico y su propio sistema de epistemologfa, su
epistemologia. Entonces esa palabra también es un poco grandilocuente pero basicamente tiene
que ver con cOMoO pensamos esto y eso es lo que a mi me parece fascinante: y como nos lo
representamos, y como intercambiamos, y cémo circula, y como, por supuesto, entra al universo

del mercado de los conocimientos.

Alejandro: Pablo, de nuevo, muchas gracias por acompafarnos hoy. Esta sesion la llamamos
imaginarios virtuales de la crisis ecolégica y yo creo que ahi hay muchas ideas que podemos
desempacar: lo imaginario, lo virtual, la crisis. Podemos irnos por ahi, pero por ahora quiero que

empecemos hablando un poco sobre el articulo que leimos publicado en la Revista Endémico. El

1 Mas adelante volvera sobre este punto y su preocupacion por la hiperproduccion de conceptos e “intoxicacion
conceptual”. Unos meses después de la sesion, el 18 de marzo de 2023, Pablo me invit6 a escribir con €l un ensayo
metacritico sobre los usos (y abusos) del concepto “ecosistema” en diferentes dambitos para un libro sobre atte, ciencia
y ecologia en Chile editado por la Fundacién Mar Adentro bajo la coordinacion de las editoras Maya Errazuriz Hurtado,
Nélida Pohl Pohl y Catalina Valdés Echenique. El ensayo se titula “Ecosistema: una palabra, varios conceptos” y su
publicacién se espera para el 2026.



Revista Laboratorio N°33
ISSN 0718-7467
Diciembre 2025

titulo es “;La nave se incendia! Imaginarios virtuales y cambio real”.” Voy a dejarte que nos cuentes
sobre el texto, pero uno de los asuntos que a mi personalmente mas me llama la atencién, desde
mi practica y también desde mi pensamiento, es la capacidad afectiva e imaginativa que tienen los
juegos. Hace unos minutos nos estamos hablando de estas metanarrativas, y yo siento que ese texto,
en cierta manera, nos esta haciendo un llamado de atencion: aqui esta pasando algo muy interesante
en los juegos, en la capacidad generativa que tienen los juegos. Entonces, para llegar a ese punto,
querifa preguntarte si nos puedes ampliar un poco sobre el tema de este articulo pensando en la
clave de nuevos medios y como estos nuevos medios nos invitan a pensar de nuevas maneras,
imaginar de nuevas maneras, cuales son las capacidades generativas que tienen los juegos, por asi

llamatlo.

Pablo: Bueno, muchas gracias Alejandro por la pregunta y por el trabajo que hacen. Yo soy un
poco viejo para mis cosas, aunque a Soffa no le gusta esa palabra, ya la hemos aclarado, sobre como
los grandes, sobre como uno siempre necesita una anécdota. Aqui hay una cosa que es muy
importante: cuando yo los afios 2000 comencé a visitar profesores en la Universidad para
explicarles de qué iba la internet, ya no era solo comunicacion, sino que iban a empezar a generarse
contenidos... recibi un nivel de rechazo sobre la llegada de la Internet a la Universidad, que que
para mi fue muy elocuente. Ahora esto no es para decir ellos eran viejos. Yo era joven. Sino que lo
que me interesa a mi es lo que va a ocurrir en el futuro, es decir, que seguramente va a llegar alguien
a decirme a mi “Profesor: estamos haciendo esto en la universidad” y seguramente yo voy a tener
el lugar de esa persona que hace 20 afios atras me decfa “Esto es una estupidez”, “esto va a pasar”,
“esto es una superficializacién del conocimiento”. Bueno, en esa medida yo he visto cémo las
generaciones actuales, sobre todo de académicos, creen que en el universo de lo que podrfamos
llamar la virtualidad, que por supuesto es muy complejo, pero pongamosle, por ejemplo, /a
virtualidad de los juegos, la virtualidad de las plataformas sociales o las redes, tiende a verse como
que alli no hay aprendizaje, como que alli se da la clasica disputa que existié en Grecia cuando
Platén piensa que en el arte no hay conocimiento. Y que es, precisamente, el desplazamiento que

hace Aristételes cuando dice “No, la poesia si ensefia”. Claro, Platén la criticaba porque

2 Pensar desde las plantas comenzé como un club de lectura, por lo que se mantuvo la dinimica de solicitar a las y los
investigadores invitados que nos compartieran un texto de libre acceso y, en lo posible, en espafiol, paracompartir y
comentar durante la sesiéon. Pablo comparti6 el texto “{La nave se incendial Imaginatios virtuales y cambio real.” Revista
Endémico,  #9, 2022, pp. 37-43 disponible en la web de la  plataforma:  https://
www.humanidadesambientales.com/s/Chiuminatto-endemico-9-2002.pdf). Tal como sefiala més adelante el mismo
Pablo, es uno de los pocos textos escrito y publicado solo.

-



Imaginarios virtuales de la crisis ecolégica Sofia Rosa

Pablo Chiuminatto conversa en Pensar desde las plantas

consideraba que no aportaba a la gobernanza de la Republica, pero Aristoteles se da cuenta que si
ensefa y que, por lo tanto, se puede guiar y se pueden formar las emociones, que puede haber una

formacidén emotiva o emocional o sensorial a través del teatro.

Esto es parecido: la sensaciéon que me da a mi, es que, en principio, estos desarrollos tecnolégicos
aparecen como si fueran simplificaciones o frivolizaciones del conocimiento, pero la verdad es que
esas personas que estan utilizando esas interfaces estan recibiendo un tipo de conocimiento y ellos
no son los responsables de crear esos contenidos. Por lo tanto, aqui viene una vuelta en la que hay
que tener ojo: muchas veces se identifica a los jovenes o a los mas jovenes de la sociedad -que es una
palabra muy especial, es bonito decirlo, incorporada al espafol por Goéngora, la palabra joven, ese
latinismo- con la frivolidad, con la frivolizacion del conocimiento: ellos no estin estudiando, ellos
no estan aprendiendo, ellos solo quieren esto. Pero los que generan esos contenidos no son los
nifios, por favor, o sea, eso lo sabemos. Entonces el punto para mi, y por eso el término metacritica
que utilizaba antes, es que yo lo que tiendo a hacer es desplazar esos criterios histéricos que puedan
haber permitido comprender a Aristételes y comprender a Platéon y comprender como mutan esos
modelos de, lamémoslas, ontologias, es decir, de conocimientos a partir de un tipo determinado de
experiencia, al universo de la crisis socioambiental. ;Y en qué sentido puntual? En el sentido de
decir: hemos utilizado la informacion cientifica por los ultimos 70 afios para hablar de este tema
que nos parece que es de la mayor urgencia... y la verdad es que pareciera que no encontraramos
resultados reales, profundos en la sociedad de ese cambio que todos esperamos que ocurra a nivel
de superestructura. Y entonces hago [en el articulo| esta especie de invitacién a pensar qué pasaria
si le damos la oportunidad a la ficcion; es decir, qué pasaria si después de tanta racionalidad, no le
damos espacio a otras formas de transmisiéon del conocimiento, porque resulta que la
hiperracionalidad en la que hemos entrado a partir de la hipercientifizacién del tema, no esta

generando eso que nosotros llamamos conciencia.

Bueno, palabra muy compleja porque esa palabra, conciencia, nosotros en general, ;qué decimos
sobre ella?, las personas que nos movemos en el mundo de las humanidades ambientales, squé
decimos sobre ella? Y miren la paradoja que surge inmediatamente: “tenemos que sensibilizar a las
2 <
personas”. ¢No les parece raro a ustedes que para que las personas entiendan el problema
socioambiental haya que sensibilizarlas, cuando en realidad lo que estamos diciendo es que te
queremos crear conciencia? Ahi hay una cosa que es muy extrafia entre sensibilidad y conciencia.
Entonces decimos: a mayor informacién mayor sensibilidad o las personas se sensibilizan mas con

el tema. Pero la sensibilizaciéon con los temas no es parte de la ciencia, perdon. Es parte de las artes.



Revista Laboratorio N°33
ISSN 0718-7467
Diciembre 2025

Las artes son las que sensibilizan y esa sensibilizacién que produce una conciencia es lo que
Aristoteles llamaba catarsis. Entonces, a partir de un tema central para mi que es el intercambio, la
conversacion con estudiantes sobre estos temas, surgio la idea. Porque en estos cursos que yo dicto,
que no siempre tienen que ver con ambientalismo, yo ensefio teorfa literaria antigua, entre comillas,
de Platon a Nietzsche y en literatura enseno de Homero a Dante, ese es mi mundo. Pero yo siempre
les preguntaba a los estudiantes: susted me puede mostrar un videojuego que no tenga muerte?,
¢usted me podria mostrar un videojuego que no sea de competencia y de aniquilacién? Bueno y
eso, imaginense cuantos afios... llevo 20 afios sugiriendo esto y 20 afios recibiendo informacion y
voy metiéndome y voy conociendo. Yo soy una persona que nunca ha jugado un videojuego. Vengo
de un mundo anterior. Pero sin embargo, si me doy cuenta que cuando, por ejemplo, yo le digo a
los estudiantes “a ver péongame un ejemplo de Minecraft” -estamos hablando Aristoteles- e
inmediatamente saltan y abren los ojos como si algo se conectara, ¢no? Bueno, entonces ellos me
explican y me hablan de ese lenguaje que ellos utilizan para eso y tu te das cuenta. Por supuesto
que yo no voy a transformar mi clase de Aristoteles con Minecraft, pero lo que si me interesa, es
que ellos puedan comunicarse y expresarse de alguna forma para yo entender desde qué lugar me

estan recibiendo. Porque esto para mi es el punto que es central.

Aqui si me permites, voy al motivo que esta detras de por qué llegué a la tecnologia del videojuego
a partir de investigaciones que nacen con el tema del futuro del libro. Y es porque cuando aparece
la imprenta, inmediatamente la gente la rechaza y dice “no, los verdaderos libros son manuscritos”
y por 300 afios los coleccionistas de libros manuscritos siguieron mandando a hacer copias de libros
manuscritas. Pero hay un dato anterior a esto: cuando nosotros leemos el Fedro de Platon, alli Platon
vaticina la crisis de la cultura... imaginense, siglo cuarto antes de Cristo. ¢Y cual es la muerte de la
cultura para éI? La escritura. Es decir, otro cambio tecnolégico, otra crisis, otra amenaza. Entonces
lo que yo estoy planteando un poco concentradamente en un articulo de divulgacion de una revista
que no es una revista académica, es una revista de divulgacion, es plantear la inquietud de, por una
parte, dudar de nuestras resistencias, dudar de nuestras valorizaciones, de lo que nosotros creemos
que debe ser el pensamiento ecoldgico; y por otra, hacernos la pregunta por lo que representa
desplazarnos hacia otros universos, hacia otros contextos de apreciacién o de experiencia estética
que, finalmente, terminan siendo conocimiento. Y bueno, en esa secuencia, el paper lo que busca
es decir: se esta produciendo todo un desarrollo de analisis de datos para producir lo que se llaman
motores, los engine, los motores de produccion de realidad virtual. Que, si ta lo piensas bien, son

los que usan los pilotos para poder viajar a la nave internacional que esta en la estratosfera y fuera



Imaginarios virtuales de la crisis ecolégica Sofia Rosa

Pablo Chiuminatto conversa en Pensar desde las plantas

de la atmosfera de la Tierra. Lo que hace esa persona lo hace virtualmente porque no hay ninguna
manera de vivir esa experiencia antes de poder hacer efectivamente el viaje. Esos mismos motores
de produccion de realidad virtual se usan para el astronauta, para el médico que opera un corazén
virtual. un ojo virtual; y sin embargo, ti no miras a un médico que esta pasando una cantidad de
horas increfble de virtualidad y le dices “esta ahi, encerrado en su videojuego”. No, uno lo que ahi
ve son horas de practica virtual porque es la unica posibilidad de vivir esa experiencia [y esta

aprendiendo!

Entonces el punto para mi del juego con la virtualidad y la realidad es poner en tension la pregunta
de si acaso nosotros al darle espacio, entre comillas, a una ficcion, podriamos, en términos de
experiencia estética, pasar mucho mas directamente a eso que en el mundo de la ciencia y de las
ideas se llama sensibilizar a las personas, entregandoles datos, entregandoles razones -cosa que
alguna vez ha funcionado, pero otras veces no- y pasar directamente a un universo experiencial de
virtualidad; y que, en tanto virtualidad, permite tener esa experiencia efectiva en lo que ta quieras
formar. En este caso, vuelvo a Aristoteles, alcanzar esa catarsis que produce la cura de tu descrezmiento
en la situacién socioambiental en la que nos encontramos. Y ese descreimiento es el que engancha
con algo que me imagino que después tendremos que conversar que es en esa otra frase que
nosotros decimos como sin saber que la decimos, cuando le preguntamos a otra persona, si cree en

el cambio climatico, como si creer en el cambio climatico fuera como creer en una religion.

Carolina: Muchas muchas gracias Pablo por esa perspectiva que nos das del articulo. Yo justo
también pensaba mientras lo lefa en la Poética de Aristételes y en como los videojuegos pues son
una especie del teatro contemporaneo, ¢no? Como tu lo estas diciendo, tienen esa funciéon de
laboratorio de emociones y de imaginarios, para no hacer esa distincién entre lo sensible y lo
relacional que estas planteando, como para mostrar esa interconexion. Y en esa linea de la relacion
de los videojuegos y de la simulaciones con lo real, en esa bidireccionalidad o en esas orillas difusas
entre esos dos ambitos en los que vivimos, yo querfa preguntarte respecto a la cuestion ambiental.
¢Coémo ves tu las relaciones de esos laboratorios de imaginarios y de imagenes con lo que esta
ocurriendo en movimientos sociales que defienden causas ambientales? Pasando al subtitulo del
articulo, “imaginaros virtuales y cambio real”, cémo también ahi se esta jugando “la guerra de lo
sensible”, en poder experimentar esos mundos de maneras afortunadas y desafortunadas. Pienso
en los videojuegos, pienso también en los medios de comunicacién y, como lo que tu decias ahorita,

como la existencia o no del cambio climatico. ;Cémo ves ti que se insertan en discusiones reales

10



Revista Laboratorio N°33
ISSN 0718-7467
Diciembre 2025

como por ejemplo indigenismos u otros movimientos e instancias de discusion ecologica en el

escenario publico?

Pablo: Carolina, muchisimas gracias por tu pregunta. Bueno, Aristételes pensaba en la poética
directamente en términos politicos y efectivamente el desplazamiento hacia lo politico tiene una
funcién esencial en este punto. Pero, al mismo tiempo, recordemos que en el caso de la Poética se
perdio la parte de la comedia. Y que al perderse la parte de la comedia, nos falta una parte que es
muy iluminadora. Y hubiese sido muy iluminadora de tenerla, ¢no? Entonces en este punto entra
el otro puente: conciencia ambiental con seriedad, seriedad con racionalidad, racionalidad con
responsabilidad. Pero al mismo tiempo, hay que entender que en otros contextos esta esa otra parte
que Aristoteles habria escrito pero se perdié que es la comedia. Y que la comedia tiene una frase
preciosa que sobrevive en la Poética aunque sea dedicada a la tragedia especialmente y que dice,

cuando define la comedia la define como “lo feo sin pena”. Mira qué lindo, lo feo sin pena.

¢Y entonces qué veo yo en el encuentro de lo virtual y lo real, y de los cambios reales y la virtualidad?
Lo que me interesa sobre todo es poder generar el espacio para aligerar, no superficializar, aligerar,
en cierta fase, el proceso de la conciencia ambiental. Y, por otra parte, darles alternativas al
pensamiento de Occidente que no sea la de trasplantar conocimientos que son completamente

ajenos.3

Y esto para mi entra en un universo en el que yo, personalmente, producto del estudio de las
ontologias, sinceramente, para mi la via no esta en creer que voy a tener un pensamiento animista
después de 25 siglos del triunfo del racionalismo occidental. No es tan facil pasar a... Esto es una
cuestiéon muy radical. Y la gente dice: “no, es que resulta que si yo me conecto con estas
comunidades y entro en didlogos con estas comunidades...”’, bueno, puede ser que si. Pero no es
tan facil imprimirle a una sociedad contemporanea de miles de millones de personas un cambio en
los modelos estructurales. Porque lo que me interesa a mi respecto del tema de los imaginarios y la
sensibilidades, y ah{ saltamos a esa otra palabra que es muy compleja que es la palabra cuerpo, que la

compartimos bastante mas, es una masa bastante mas diversa que la cultura o que la cultura de la

3 Poco después de la defensa de tesis y de esta sesién comenzamos a trabajar en la via cémica hacia la sabidurfa
ambiental. Decidimos conmerar la primera Nota verde de 31 Minutos, la memorable ruta de la caca. Enviamos el
manuscrito el 17 de noviembre de 2024. En mayo de 2025 lo aceptaron para su publicacién. Rosa, S. y Chiuminatto,
P. “Ecologfa y humor: dos décadas del episodio “La ruta de la caca”, la primera Nota verde de Juan Carlos Bodoque
en el programa de TV 37 Minutos”, Taller de Letras, 76 (2025), pp. 94-116. https://doi.otg/10.7764/TL76.94-116

11



Imaginarios virtuales de la crisis ecolégica Sofia Rosa

Pablo Chiuminatto conversa en Pensar desde las plantas

que uno viene; estamos hablando ya no de algo que tiene 25 siglos pensando de este modo; estamos
hablando de un modelo que tiene 250.000 anos. :Me explico? Modelos profundos, ¢no? Modelos
estructurales profundos. Entonces no estoy diciendo que estamos condenados a un cierto tipo de
ontologfa, pero si me parece que es importante considerar que va a ser muy dificil dar el paso
directamente a ontologfas que miran desde otro lugar esto. Y aqui estoy hablando una cosa que
Freud dijo muy bien, que tiene que ver con que el proceso de laicizacion que vivid la sociedad
moderna, en la que se lucho por lograr un a-tefsmo, ¢y ahora ti me dices que tengo que pasar a un
animismo... pantefsta...? Es muy complejo. Es muy complejo. Porque nosotros mismos, la sociedad
occidental, por decirlo de alguna manera, se encargd de desmantelar la estructura de las creencias
de ese tipo de panteismos, de ese tipo de teosoffas durante los dltimos dos siglos y medio muy
fuertemente después de la revolucion... Yo dirfa, después de Descartes, para citar al innombrable...
que para mi no lo es, porque yo soy un gran defensor de su pensamiento. Si, los epigonos han
hecho un gran desastre, pero él no. El.. una cosa que yo suelo decir respecto de los temas:
Descartes no estaba tuiteando desde Leiden como se imaginan algunos decoloniales, que poco
menos que Descartes estaba como Julian Assange entrando a las wiki, ¢no? No, es un sefior que
estaba ahi, que seguramente cuando algunos otros lo leyeron, ¢l ya estaba muerto en 1650 y tanto.
Entonces, lo que quiero decir con esto, es como la gran complejidad del proceso de la virtualidad
pasa también por la destrucciéon de un sistema, de desmantelamiento de una capacidad simbolica
de la interaccién humana y no humana, ojo con esto, y 7o humana que el mismo racionalismo

moderno occidental ilustrado instald.

Entonces cuando hoy dia nosotros decimos pero... spor qué cuesta tanto? Bueno, cuesta tanto
porque resulta que para que tu logres..., y esto, insisto, no lo digo yo, lo dijo Freud, para que ta
logres ese cambio tan profundo, tienes que reemplazar creencias, esa es la estructura del habito.
Entonces es muy dificil, porque nosotros le pusimos un valor a la subjetividad que estd en
enemistad con la creencia colectiva, que estan en una especie de cruce complejo con la autoridad.
Y aqui es donde alguien me podria decir que bueno, que una de las dificultades de la virtualidad
que se vive en una gran medida en estos juegos virtuales, en una gran medida, es que las personas,
por supuesto no en todo, estan solas haciéndolo y no lo estan haciendo en grupo, como podrian
haber sido otros fendémenos colectivos; entiéndase el teatro, entiéndase el cine en el sentido de
cuando uno iba a las salas de cine y la experiencia emotiva se transmitfa entre los cuerpos. O sea,
nos refamos todos juntos o cuando se producia una explosion saltaba todo, todo el teatro. Eso se

ha ido perdiendo. Entonces lo que quiero decir con esto, y les insisto, esto no es una cosa que yo

12



Revista Laboratorio N°33
ISSN 0718-7467
Diciembre 2025

tenga resuelta, sino que son los universos donde yo me estoy moviendo, pensando en este mismo
momento, pensando con ustedes aqui, es que sospecho, sospecho que producto de un a-teismo
cuesta mucho ahora entrar con formas de animismo que nos permitan conectarnos de otro modo
con ese mundo. Y aqui por supuesto estoy recuperando el pensamiento de grandes pensadores en
todo lo que digo: Michel Serres, Guattari; pero también Dominique Lestel que nos dice “bueno,
toda esta gente preocupada de comunicarse con los extraterrestres y resulta que nosotros no hemos
sido capaces de comunicarnos con nuestro perro”, sno? Con qué extraterrestre te vas a comunicar
si ti no te comunicas con otro mamifero. Y son cosas interesantes, y me gusta porque tiene esa
cosa... una apuesta fuerte al interior del sistema humano mas que proyectarlo fuera; o, como en el
caso que me pasa personalmente, respecto de las nuevas ontologias y los cambios. Porque yo
insisto, tal como les mencionaba respecto de la invencion de la imprenta o como lo que pasé con
Platén cuando se inventa la escritura, o sea... n0sotros, yo creo que no vamos a ser distintos a
Platén [risas]. Seguramente nosotros mismos decimos no-no-no, no no, este es el fin del mundo.
Ese es el punto. Por eso que ahora estoy encaminando una investigacion que tiene por titulo “Otro

fin de mundo es posible”, precisamente para enmarcar este tipo de preguntas.”

Arturo: Muchas gracias, Pablo. Yo quiero preguntarte un par de cosas. Ahora que dices sobre esto
de comunicarse con los perros o con plantas o cualquier otro ser que nos acompafan, que somos
como de esta parte, esta Gaya o estos seres tierra, yo he pensado en la cuestion del compostaje
también como algo que produce tierra fértil, algo que produce un conocimiento, una epistemologfa.
Entonces cuando me vine a topar con Futuro esplendor, pues, en el texto hablas del compostaje desde
la literatura, desde la poesia, que consideras que algunas cosas que debe incluir como este enfoque
hacia quiza lenguas vernaculas o quiza cosas que te permitan retomar textos anteriores, que desde
ahi un poco de reciclaje, desde ahi un poco el tener estas capas anteriores y a la vez, entonces,
devenir en otras nuevas capas y también tomar esos aportes anteriores junto con aportes propios.
Pero ahora hablando de los videojuegos, hablando de otras practicas en general, te lo pregunto,

¢como lo piensas desde otras disciplinas mas alla de la literatura? Porque a proposito, pues de

4 Se refiere al Fondecyt Regular #1230624: “Otro fin de mundo es posible, metaforas y lemas de la crisis medioambiental
durante las dos primeras décadas del siglo XXI en Chile” obtenido en 2023 en el que Pablo fue el investigador
responsable, y quien hace esta nota junto a Romy Hecht las coinvestigadoras. Ademas, durante los dos afios de
ejecucion del proyecto, participaron con diferentes roles estudiantes y exestudiantes del magister y el doctorado en
Letras de la UC, académicos nacionales e internacionales, asf como artistas, disefiadores y traductores independientes.
Algunas investigaciones en curso se estan empezando a publicar. A todas y todos quienes contribuyeron con el
proyecto mi mas profunda gratitud.

13



Imaginarios virtuales de la crisis ecolégica Sofia Rosa

Pablo Chiuminatto conversa en Pensar desde las plantas

pronto, también la literatura puede ser algo individual, ¢no? En el sentido en el que aparentemente
hay alguien que escribe, normalmente si hablamos de poesia o de narrativa, y solamente hay alguien
que lo estd leyendo en ese momento. Entonces, ¢como puede funcionar con otras disciplinas? Y lo
otro ahora es que yo pensaba en las practicas artisticas que pudieran ser compostables y aquellas
que no, en el sentido de que en esta proliferaciéon de practicas artisticas algunas si pueden devenir
en esta tierra fértil, pueden devenir en este conocimiento, en esta estrategia para comunicarnos
como con otras entidades o como con otros cuerpos, etcétera, pero, qué pasa con todo aquello
que no, aquello que es plastico o aquellas practicas artisticas que mas que ser composta, ¢sabes?,
quiza contamina, ¢no? Si es que es el caso decir. O sea, pensando en todo aquello que no puede
atravesar el proceso de descomposicion para formar una tierra fértil, por no decir epistemologia en

grandes palabras.

Pablo: Bueno, Arturo, muchisimas gracias por tu pregunta, por ##s preguntas. Voy a separar aqui.
Bueno, respecto a la cuestion del compostaje. Nosotros cuando trabajamos el concepto en el texto
de Andrea Casals que escribimos juntos que se llama Futuro esplendor, hacemos una serie de
referencias de que esto ya esta tratado, que ya ha sido mencionado, hay todo un camino de
referencialidad que me parece importante reconocer, eso esta en el libro. Pero yo dirfa que hay
algo... que hay un nucleo central de la metodologfa con que yo investigo que lo aprendi de mis
profesores en los cursos de Historia del Arte. ;A qué me refiero? A lo que en Historia del Arte se
identifica con el calee y el descalee -ya voy a explicar lo que es eso- o cuando en analisis del discurso
se habla de intradiscursividad e intertextualidad, son cosas similares por decirlo de alguna manera,
aunque quédense con esas imagenes. Para hablar sobre el caso del arte: cale, todo lo que ta buscas,
investigas y encuentras respecto de una obra; descalee, la relacion que ti ves que podtia tener con
otras obras de arte, literatura, creencias, simbolicos. Ese aparato, ese juego de buscar la
intertextualidad y la intradiscursividad que hay en las producciones humanas culturales, por
supuesto Warburg aqui es un gran referente también, pero hay otros antes, ¢no? Tiene como base
el principio de un texto biblico que por supuesto para mi es fundamental en el contexto en el que
yo creci que es un texto del Antiguo Testamento que se llama FEclsiastés, cuya primera frase es
“vanidad de vanidades... nada nuevo hay bajo el sol”. Entonces cuando uno revisa ese texto que
tiene muy poquitas paginas y lo lee, un texto insisto del siglo séptimo antes de Cristo
aproximadamente se piensa, lo que queda claro ahi es que el principio de la imposibilidad de crear

de la nada es fundamental en la existencia humana, y yo creo firmemente en eso; o sea, en el sentido

14



Revista Laboratorio N°33
ISSN 0718-7467
Diciembre 2025

de que no importa el tipo de invencién que uno produzca, el tipo de contraste, el tipo de quiebre,
¢ya? Esto es muy importante en el modelo cultural occidental, porque por supuesto hay otros
modelos culturales en que... ;(Cémo se manifiestan los imaginarios?, jcomo se manifiestan las
producciones culturales? En la repeticion, no se manifiestan en la removacion. Pero nosotros,
Occidente, esta muy metido en la cosa de innovar desde muy antiguo. Entonces como estamos en
eso, al mismo tiempo uno puede preguntarse: scuanto de eso que nosotros estamos produciendo
puede venir de un reciclaje de ideas, de referencias, de menciones? Por supuesto, en una parte
puede llamarse reciclaje, pero en otra también se puede llamar reconocimiento, solidaridad, agradecimiento,
reconocimiento con el pasado... Esto para mi es muy importante porque en el caso de las artes visuales...
ni modo. O sea, en el caso de artes visuales solo aquel que cree que puede inventar algo nuevo en
su inocencia, bueno... ¢qué le puedes decir tu? En las artes visuales, los que crecemos en el universo
de la historia del arte, de las artes visuales, td sabras que, desde la forma como tomas el pincel,
desde ya el pincel mismo... lo que esta ahf, los ecos, las reverberancias, las latencias... 1o cultural... [sonidos
de repeticion| se multiplican al infinito. Entonces, desde el punto de vista de volver ese contexto
como un universo de reciclaje, para mi, es fundamental porque esta en la propiedad de las
generaciones y las generaciones y las generaciones humanas que de alguna forma inevitablemente

recuperan lo anterior.

Ahora bien, ¢qué es lo que me preocupa a mi del contexto, de los cuestionamientos o del
pensamiento de la crisis ambiental? Es que son capaces de apuntar, son capaces de apuntar con el
dedo la productividad, el hiperconsumo, pero yo estoy sintiendo una hiperproductividad y una
hiperproduccién de conceptos en el universo de la critica medioambiental que me esta empezando
a preocupar. Ya lo mencioné un poco al inicio: lo que antes formaba parte de un contexto de
estudio, hoy dia ya empiezan a surgir las especificidades. Y yo estudio, que sé yo, post-humanismo...
y empieza y ya no es poshumanismo, sino que ahora es panhumanismo y pasado mafiana td llegas
con tu paper y ya esta anticuado porque ya entr6 en la maquina de produccién de conocimiento. Y
es alli donde yo estoy empezando a tener como una sensaciéon de que hay que empezar a
preguntarse por esa hiperproduccion de conceptos. Lestel y varios mas, también Vinciane Despret,
y varios pensadores fraceses hablan de la zntoxicacion, lo usan muchas veces para hablar de la
intoxicacion del antropogenismo o al antropocentrismo, pero yo también creo que puede existir la
intoxicacion conceptnal de metacritica ambiental. Si nosotros entramos en una especie como de locura
de creacion de conceptos, patrones, medidas para la productividad, para la productivizacion de esto

yo encuentro que ahi la reverberancia también va hacia ese otro lado, hacia la produccién de lo que

15



Imaginarios virtuales de la crisis ecolégica Sofia Rosa

Pablo Chiuminatto conversa en Pensar desde las plantas

ta llamaste desechos o basura, cuando uno produce arte. Por ejemplo, la pregunta “el profesor
Chiuminatto, que escribe un libro que se llama Futuro esplendor y habla de ecocritica pinta con
acrilico”. {Toma ya! Ya ahi el profesor esta en la contradiccién absoluta. Bueno, el punto es que si
ti no pintas con acritico tendrias que pintar con témpera; y si tu pintas con témpera resulta que
estas trabajando con papel; y si ta trabajas con papel, entonces estas consumiendo arboles; y
entonces el camino... es como que finalmente eso conduce una suerte de nihilismo, una suerte de
inmovilizacion. Resulta que lo que no me convence completamente es que el paradigma seria pasar
a la virtualidad y hoy dia lo sabemos... cuanto consumen los motores de mantencioén bajo el océano
o en algtn lugar en el frio para que la virtualidad pueda subsistir. Entonces voy hacia el compostaje,

ahora la segunda parte de la pregunta.

El compostaje en el sentido cultural tiene que ver con posicionarse respetando el pasado o
comprendiendo el pasado, aunque ti consideres que esta mal, para desde alli poder construir. Eso
es un compostaje lo mas ideal -por supuesto, no digo que lo logremos-. La correlaciéon que yo
pienso entre reciclaje y compostaje es que se esta produciendo inevitablemente un humus cultural. Ese
humus cultural es sobre el cual uno puede, después de todo un proceso, tal como se hace con la
lombrices... que no es llegar y agarrar lo que sale de las lombrices y tirarlo a las plantas... hay que
esperar, tiene que producirse una decantacion porque si no es muy acido o sino es muy himedo;
entonces lo que quiero decir con esto, y por eso me impresiona tanto que algunos pensadores, de
los grandes pensadores que imaginaron el pensamiento medioambiental contemporaneo, estoy
pensando en Rachel Carson, en los grandes, o el mismo Arne Nzss cuando identifican como #zicleos
de la culpabilidad sobre los efectos en la sociedad contemporanea. Por ejemplo, la culpa la tendria el
Génesis por una especie como de identificacion... entonces tu dices bueno, pero es que aqui diga
esto no implica eso otro porque no es secuencial, no es consecuencial. O, por ejemplo, la figura de
Descartes, que es alucinante la cantidad de textos que lo identifican a ¢l como el nacimiento... y ahi
es donde yo levanto la mano y digo “disculpen, pero no sé si ustedes saben, pero Descartes todavia
se encuentra entre los libros prohibidos de la Iglesia”. Ponen junto al cristianismo y a Descartes
como los culpables de nuestro modelo. Bueno, pero como pueden estar juntos si resulta que uno
supuestamente es el enemigo del otro, sme explico? Entonces ¢por qué me importa esto para pensar
el modelo del compostaje? Porque yo creo que en el caso de la Historia del Arte donde td no
puedes deshacerte tan facilmente de los referentes, porque los necesitas « fodos para comprender la
evolucién de los procesos visuales, como harfa Warburg, tanto los racionales, como los magicos,

como los animistas, como los paganos, como los iconoclastas también se necesitan para

16



Revista Laboratorio N°33
ISSN 0718-7467
Diciembre 2025

comprender. En el caso del pensamiento filoséfico, en el caso del pensamiento en la humanidad
ambientales yo apelo porque no se puede, digamos, desatender nada. Porque todo eso forma parte
de las condiciones del compostaje. Entonces la gente dice “no, porque Descartes dijo...”. Yo le
digo bueno, pero Descartes escribi6é un tratado de las pasiones que tiene 400 paginas y jpor qué
usted no lo lee? Usted ahi va a encontrar que Descartes es un tipo hipersensible que esta

adelantandose a la fenomenologia contemporanea de Merleau-Ponty y que... (Wow! jIncrefble! Esta

hablando del deseo. Esta hablando del gusto. Esta hablando de la sensibilidad.

Lo que insisto con esto, hacia donde voy para seguir con la idea de cémo podria imaginar, como
podriamos imaginar un compostaje mas eficiente quizas es, precisamente, en liberar esos nucleos
de la mirada sobre el pasado condenatoria del presente. Insisto: Watt... yo sé que hay personas que
dicen que cuando Watt inventd la maquina vapor ese es el fin del mundo. Si, bueno, qué quieres
que te diga... ¢te imaginas lo que serfa vivir sin lo que hizo Watt, no? No podriamos nosotros estar
teniendo esta reunién ni muchas otras cosas del desarrollo posterior. Insisto: en ese sentido, la
capacidad de virtualizacion del pasado para generar como unos horizontes donde todo cuadra para
que se explique nuestra realidad nuevamente tiene esa capacidad, Alejandro, estoy de alguna manera
recuperando tu pregunta, de que nosotros jugamos a la virtualidad histérica y saltamos y nos
movemos y juntamos gente que nunca se conocio. Insisto: para las personas que consideran que
Descartes el culpable todo esto, Descartes estaba escondido en Amsterdam, escondido en Leiden
porque st llegaba a Francia lo condenaban... y resulta que ahora es el mas conservador de todos los
conservadores. Eso es lo que en el universo de un compostaje mas profundo, ta dices “Descartes
me va a servir en algun momento, esto esta aqui por algo, no lo voy a desechar”. Bueno, yo sé que
alguien podria decir, “pero, profesor, entonces tendriamos que conservarlo todo” y bueno, ahi
empieza esa especie de gran museo de la humanidad que es el pensamiento. De ahi que sobre todo
yo creo que nosotros tenemos que comprender el sesgo desde el cual estamos mirando ese mundo,
porque ahi entra la otra parte, la parte en que ta dices: estos post-it, estos post-it [mueve papeles]
que hoy dia alguien podria decir “profesor, susted todavia usa post-its?, pero ¢para qué usa post-it?
Si tiene su teléfono donde tiene notas y se las manda...”. Bueno, quién sabe, en 400 afios mas, quién
va a mirar, donde ird a estar este post it. Aqui yo uso la metafora del museo. Los museos, por
ejemplo, los museos de la humanidad, los museos de la cultura donde ta vas, y hay una vasija que

dice “vasija ceremonial” y al lado hay una cosa que tiene unas puas asi y dice “peineta”, y estd todo

17



Imaginarios virtuales de la crisis ecolégica Sofia Rosa

Pablo Chiuminatto conversa en Pensar desde las plantas

dentro del mismo gabinete, ;no? Por eso es bueno el ejercicio este que hizo Gisela Heffes.” Asf que
bueno, quién sabe lo que va a ocurrir en 400 afilos mas con este pensamiento que NOSOtros tenemos
sobre la contemporaneidad y sobre el pasado. Y esto lo insisto porque creo que en estos viajes
virtuales te digo Descartes, y luego te digo Aristoteles y luego te digo Platon... lo que estamos
haciendo es ir ahi con nuestro Wii de la mente, desplazarnos en la virtualidad de la historia en la
que yo Creo que referencia, cita, apropiacion, reapropacion son fundamentales para poder imaginar o para
entrar en el juego imaginativo de la solucién que podriamos encontrar. Por ejemplo, en el caso de
cémo convencer a las personas de que es urgente un cambio en el sistema de la estructura general

humana de produccién, de consumo, y también de sobre-produccién y sobre-consumo.

Carolina: Desde el libro que veo que esta en el fondo, detras de Pablo, Futuro esplendor, que hace
una reflexién de cocritica desde Chile, yo quisiera preguntarle un poco sobre como sitda su
pensamiento porque también es una pregunta que nos hacemos en el grupo: pensar las
humanidades ambientales latinoamericanas es nuestro interés y todos estamos en distintos lugares
y sabemos la complejidad que eso conlleva; porque, pues, uno cuando esta entre latinoamericanos,
uno no va de Colombia a Argentina y dice soy latinoamericano, sino colombiano. Pero también
ahi tenemos un interés de que hay historias, un compostaje compartido de historia. Entonces queria
preguntarte qué significa para ti pensar estos problemas desde Chile y cémo eso fue también

importante para ese libro que publicaste con Andrea Casals.

Pablo: Bueno, te agradezco mucho la pregunta porque me permite explicar algunos paper que yo
he publicado con Andrea Casals, con Sofia Rosa, también algunos que he escrito solo. En general,
yo trato de no escribir solo; esto es una cuestion que a mi me parece que es un principio interesante
para pensar también las humanidades, un lugar donde el autor, es decir, de la amplificacién de la
autoridad es muy fuerte. Por supuesto, algunas cosas yo solo publico, por ejemplo este articulo de
Endémicolo escribi yo solo, pero en general mis libros son colectivos, es decir, son escritos en varias

manos y por lo tanto pensado con mas de una cabeza. En ese sentido, la pregunta por Futuro

5 Se refiere al ejercicio de cocreacion realizado por Gisela Heffes en el contexto de una alianza con la Plataforma
que result6 luego en la publicacién del libro colectivo Un gabinete para el futuro, editado por Gisela Heffes, Alejo Ponce
de Leén, Carolina Sanchez, Christian Vasquez. Urdimbres: Bogota, 2022. El 12 de septiembre de 2022, poco antes de
la sesion, Gisela visité el Campus San Joaquin invitada por Pablo para presentar dicho libro en la Facultad de Letras,
actividad en la que también participé.

18



Revista Laboratorio N°33
ISSN 0718-7467
Diciembre 2025

esplendor, como se origina, se origina precisamente en algo que yo me daba cuenta y es que gran
parte de la referencia tedrica era aportada por modelos del hemisferio norte y los ejemplos del
hemisferio sur. Ya esto es tipico de lo que ocurre en el pensamiento medioambiental. ;Qué es lo
que ha pasado para sanear ese puntor Es que el hemisferio sur se puso a inventar sus propios
conceptos para asi tener sus propias categorias; pero eso no cambia que el modelo original estaba
muy determinado por el modelo del hemisferio norte. El punto para mi es que, como yo soy una
persona que, insisto, soy un profesor de Historia de las Ideas Occidentales, ese es como
basicamente mi modelo, no puedo impostar un modelo distinto (eso es una forma); nos pusimos
a pensar como podiamos hacer para explicar este vinculo entre el Norte y Sur en el contexto de la
ecoctitica en ese momento cuando se publicé el libro el 2019. Entonces allf surgio la idea de relevar
los autores chilenos que, ya sea por contacto o por asimilaciéon o por referencias bibliograficas
podian aportar al contexto de las humanidades ambientales con su pensamiento, con su creacion,
con sus imaginarios. Donde, y aqui viene la operaciéon que se liga con lo que estaba hablando antes,
el rescate de las lineas de tiempo, eso que referfa a Arturo acerca del calce, del descalce, de la
intertextualidad, es decir, de hacer el trabajo hacia el pasado, lo que nos ayudaba o lo que nos
permitia era romper la idea de una hiperactualidad del pensamiento ambiental y hacer el salto a
decir estas personas han trabajado desde un ambientalismo antes del concepto que nosotros
manejamos hoy dia. Es decir, cuando Gabriela Mistral estd haciendo las descripciones de la
geografia de Chile en 1939 en una conferencia en Montevideo y tilo lees y td dices dios mio santo...
si yo no le pusiera la fecha y no te dijera cuéndo es, no sé, puede ser perfectamente el 70, el 80,
¢no? Y hacer el vinculo: porque muchas veces volvemos a Rachel Carson, volvemos y muy bueno
su pensamiento, pero lo que quiero decir es que nosotros tuvimos nuestras propias influencias. Yo
he publicado dos papers sobre esto: las referencias anteriores a los afios 70 son muy importantes y
estan bastante ocultas, ¢por qué? Porque, por supuesto, las revistas privilegian el contenido mas
contemporaneo, es decir, la problematica mas contemporanea, con relaciones mas
contemporineas, con relevo de autores mas contemporineos.® Y entonces ahi nosotros hicimos
este paso de buscar en Nicanor Parra, de buscar en Violeta Parra, de buscar en Gabriela Mistral,

de ir a Luis Oyarzan... y esa es una parte importante del trabajo.

¢ Uno de esos papers es el primero que me invité a escribir juntos y se titula “Antes de la ecoctitica: una
consideracién bibliografica a los estudios ambientales en Chile”, Anales de Literatura Chilena 30 (dosier de estudios
ecoctiticos) (2018): 243-255. https://analesliteraturachilena.letras.uc.cl/index.php/alch/atticle/view/32975. Pablo
continué con el rescate y estudio de la figura de Rafael Elizalde Mac-Clure. En julio de 2023 la editorial Saposcat
publica una seleccién de La sobrevivencia de Chile de Elizalde con un bellisimo prélogo de Pablo donde sintetiza estas y
otras ideas acerca del sorretamiento referencial y las lineas de tiempo del ambientalismo en Chile.

19



Imaginarios virtuales de la crisis ecolégica Sofia Rosa

Pablo Chiuminatto conversa en Pensar desde las plantas

Por otra parte, hay algunos articulos (que si quieren ustedes después les mando los links) donde,
por ejemplo, uno que esta publicado en inglés, yo precisamente trabajé la bibliografia que nosotros
utilizamos en este libro de Futuro esplendor. Lo que yo quise explicar en ese texto que se publicé en
ASLE en Estados Unidos es decitles miren, nosotros no vamos a hablar de Green studies ni de
ecoctriticism porque resulta que en Chile lo que se ley6 cuando se empez6 a leer sobre ecologismo
fueron los autores franceses y alemanes traducidos al espafiol o directamente del francés que es un
universo de influencia muy importante para el contexto chileno. Y ahi aparecen sujetos como
Michel Serres, Guattari y otros también. ;Qué es lo que yo buscaba? Simplemente decir que,
producto de que no hay que explicar del mismo modo la genealogia de la investigacion para
comprender el desarrollo de los imaginarios de los propios investigadores, aqui es donde esta el punto
para mi: porque el investigador que lee en inglés resulta que, si no lee en francés, ¢l ley6 la
traduccion de Guattari al inglés que es posterior que la que tenemos nosotros en Latinoamérica del
francés ¢me explico? Se produce un desfase minimo de un par de afios y entonces, claro, irrumpe
una ecosofia, por ejemplo, anterior a las lecturas de Arne Naess en espanol, porque Arne Nass viaja
primero en inglés y después llega al espafiol. En cambio, Guattari arma un camino mas rapido
productos de la colaboracion bilateral que existe con las comunidades europeas respecto a los
lectores en espafiol y el mundo del libro. Y ahi entramos de nuevo a ese contexto de influencia
entre el universo de migraciones conceptuales producto del mercado del libro o de la circulacion

del libro y la lectura, y el universo ecologico.

Entonces, perdona que me haya alargado, pero necesitaba explicar esta tension, porque el libro se
explica desde alli. Un estudiante mio decia una frase: “Usted profesor Chiuminatto, siempre
tratando de hacer de Robin Hood”. Y es muy simple: el Robin Hood aqui no tiene que ver con el
ambientalismo, tiene que ver con que se reconozca que este sujeto, que en 1958 publicé La
sobrevivencia de Chile, que se llama Rafael Elizalde Mac-Clure, que fue asesinado el 72, que podriamos
decir que quizas es una de las primeras victimas de la segunda mitad del siglo XX del ecologismo
en Chile, ya él publica La sobrevivencia de Chile que es un texto absolutamente espectacular mucho
antes de que nosotros hablemos de ecologismo siquiera. O que, para entender el desarrollo de la
ecologismo en Chile, hay que entender que llega de la mano del Partido Humanista. La palabra
humanismo hoy dia desde el punto de vista del Antropoceno y lo antropogénico parece como una
cosa que no pueden ir juntas. Pero que en los afios 60 aquellos que hablaban de ecologismo eran
los que venfan del partido humanista, humanista cristiano muchas veces. Son cosas que hoy dia

parecen completamente imposibles de juntar. Entonces la logica de ese desde Chile tiene que ver

20



Revista Laboratorio N°33
ISSN 0718-7467
Diciembre 2025

precisamente con la idea de decir hay ciertos contextos, hay ciertas circunstancias que muchas veces
son bibliograficas o bibliotecolégicas que son fundamentales para comprender este desarrollo que
aparentemente es epistémico. Entonces ahi la respuesta tiene que ver también con ese otro nivel
que podemos lamarla gjusticia intertextnal? Quizas... Se puede llamar justicia intertextual o
interintelectual, es decir: reconocer a los otros, reconocer los que vinieron antes, quiénes fueron,
por qué estamos pensando de esta manera. No se trata de chovinismos, sino que se trata
simplemente de que construir esas lineas de tiempo hacia el pasado es una forma lo mas cercana
que yo considero a las maneras en que se habla de otras ontologias. Yo creo que esa es una de las
primeras ontologfas que la contemporaneidad, y estoy hablando desde las vanguardias en adelante,
vino a quebrar respecto del pasado; y yo creo que en esa mirada respecto del pasado hay una clave
para poder imaginar el futuro que le vamos a legar a las proximas generaciones. Entonces puede
ser que se tenga la sensacion de que yo no estoy hablando de ambientalismo... pero yo estoy
hablando de ambientalismo porque si soy capaz de comprender qué me dejaron a mi, seguramente

voy a ser capaz de comprender qué le estoy dejando a otro.

Soffa: muchas gracias, Pablo, por esa reflexiéon. Le voy a dar la palabra Arturo que tiene una
pregunta mas para hacer antes de cerrar esta nutrida reflexion, también nutrida de referentes y de

memoria y de bibliograffa, de historia, por la que nos has llevado en esta conversacion.

Arturo: Algo que yo he pensado constantemente como hombre citadino es como estos
conocimientos que estan como previos a mi o como lo que me rodea generalmente es igual, o sea,
lo que pudiera parecerme como lejano en el sentido de que creci en un contexto muy urbano, en
una gran ciudad, donde generalmente no se voltea a ver a otras culturas que han estado ahi 500
afios antes de que llegara Colén hace un 12 de octubre reciente. Y es que es esto sobre estar
hablando del pensamiento occidental y como se voltea a ver a lo que esta escrito antes siempre me
hace un poco de ruido. Pero qué piensas ti sobre esto: si el compostaje es como esta manera de
hablar de manera respetuosa sin que sea apropiacion de lo que alguien mas ha hecho. Porque, de
nuevo, pues pareciera que ya hay soluciones, pareciera que hay cosas que ya estan ahi desde antes.
Pero todo el tiempo hay esta persistencia en sacar este nuevo gran documento que nos dé la
revelacion sobre como vamos a parar el cambio climatico; pero, al mismo tiempo, como hacerlo

de una manera respetuosa, como poder hablar de eso que ha estado en la realidad previa de otras

21



Imaginarios virtuales de la crisis ecolégica Sofia Rosa

Pablo Chiuminatto conversa en Pensar desde las plantas

culturas prehispanicas y pre- muchas cosas mas sin que haya como un sentido extractivista de ese
conocimiento o de esa apropiaciéon y compartirla, tomar lo que esta ahi para la vez intentar verlo,
llevarlo a esos otros sectores donde no estamos acostumbrados a tener ese contacto y esas practicas

respecto a la ecologfa, al cultivo, a la alimentacion, etcétera.

Pablo: Bueno, Arturo, muchisimas gracias por tu pregunta. Yo propongo esta idea de compostaje
como respeto, pero también respeto sin asimilacioén o sin creencia de asimilacién. Porque aqui yo
creo firmemente en que hay ciertas cosas que superan mi historicidad. Entramos en el problema
de escalas y magnitudes cuando nos pensamos en el Antropoceno... o ya los tiempos prehistoricos
piensan eso no, que ya ahf hay una estructura muy compleja. Y lo digo porque, por ejemplo, yo me
he topado con idealizaciones que son muy complejas respecto, por ejemplo de lo que son los
tratamientos y las formas de vida del mundo prehispanico. Como creer, por ejemplo, que el Imperio
Inca se hizo a besos y abrazos o que te vas a olvidar de que las ruinas de Sechin en Pert son las
ruinas mas sangrientas que uno puede encontrar en la historia de la humanidad, de
desmembramiento, canibalismo... Entonces a mi me pasa personalmente que la cultura occidental
es necrofila, asesina, extractivista toda, pero no es la primera, jok? Lo que ocurrié aqui fue
desastroso y fue catastréfico y fue apocaliptico... pero no es lo primero. Esas estructuras imperiales
incas no estan exentas de la regulacion del poder, no estan exentas del abuso, no estan exentas de
la autoridad ni de la violencia, y tampoco las culturas Sechin ni tampoco... Entonces con esto lo
que yo quiero decir es que me interesa el reconocimiento de hasta lo mas profundo de lo anterior,
pero no por eso una naificacion de lo anterior que me parece muy importante. Tampoco es para
decir que ellos son merecedores de lo que ocurrié. No. Simplemente para decir no producir esa
naiveté que que veo a veces en la recuperaciones; porque, por ejemplo, ta puedes ahi mismo también
comprender el grado de catdstrofe, me refiero a la palabra en su etimologia griega, es decir, de
inversién de mundo, se dio vuelta el mundo, porque efectivamente ellos tenfan un mundo y tenfan
una cultura y tenfan una forma de comprensioén del mundo que se quiebra. Y aqui menciono una
novela, que les recomiendo a todos los que trabajan en humanidad ambientales, que es una novela
del siglo XVII que se llama FE/ Criticon que escribié Baltasar Gracian en 1650 y tantos. Es la novela
que cuenta la historia de Critilo y Andrenio, es como una anticipacién al Robinson Crusoe.
Basicamente Critilo, que le viene la palabra de ¢risis de pensamiento, naufraga en su barco y se
encuentra con Andrenio -Andros, hombre- es un un nino que ha sido abandonado en una cueva y

que ha crecido fuera del conocimiento de la lengua, el lenguaje, el mundo; y es el viaje entre estos

22



Revista Laboratorio N°33
ISSN 0718-7467
Diciembre 2025

dos. Es absolutamente alucinante. ;Por qué voy a esto? Porque creo que en estos procesos de
d q y q q

pensamiento del pasado, tiendo a pensar que tendemos a hiper culpabilizar el desarrollo de la

cultura occidental y, por contraste, producir una inocencia en los modelamientos de las culturas

ancestrales. Estoy de acuerdo.

Lo que yo quiero decir es que yo puedo sentarme, yo puedo conversar, yo puedo escuchar, yo
puedo leer, yo puedo... pero no puedo pensar como otra cultura. Eso a mi, personalmente, estoy
con los primatélogos que creen que realmente aqui el vientre de la cultura es mucho mas fuerte
que lo que uno puede pensar respecto a tu voluntad por pensar de otro modo. Por supuesto, ta
puedes tener la disposicion a escuchar, la disposicion a asumir, la disposicién a comprender, pero
¢tu estructura? Tu estructura es muy dificil de cambiar. Y aqui se juntan dos personajes esenciales
para el pensamiento ecolégico contemporaneo, aunque nunca escribieron sobre ecologfa: uno es
Freud, que también habla de la repeticion, y el otro es Barthes que dice “si algo se repite es porque
significa”. Precisamente es la mitologfa, ¢no? Cuando él esta leyendo que las mitologfas se han
transformado, que no es que se hayan desaparecido. Y eso es una cuestién que es muy atractiva
para pensar el modelo de conocimiento cuando uno quiere salir, desmarcarse del modelo

extractivista. Pero yo, insisto ahi, va a producirse.

Lo que tu tienes que apelar no es a pensar de otro modo; yo creo mas en otra cosa, creo en defenerse
antes. Es decir, para poder producir esa conciencia no es que tu te vas a conectar con tus ancestros
como se conecta aquel que nace en un vientre pagano, animista, panteista, no; sino que lo que yo
creo es que lo unico que puede producir uno con racionalidad es la dezencion. Detenerse antes de
hacer algo o de decir algo o de pensar algo. Esa detencién yo la llevo algo bien concreto que es
cuando uno esta cocinando, y lo llevo a esos otros universos que también son ludicos, que también
son creativos, que también producen profundos imaginarios. Cuando uno esta cocinando y esta
separando las cosas que pueden ir al compostaje y las que no van al compostaje, la verdad que al
principio uno tiene que detenerse, porque si no uno tirarfa todo al tarro de la basura. ¢Y qué es lo
que haces ti? Te detienes y separas. No es muy distinto. Estas produciendo dos basuras, pero eso
ya gener6 un cambio enorme en la sociedad. Esa pura detencion. Entonces yo ditfa, en el caso del
pensamiento respecto de las capacidades que tiene la virtualidad para ensefiarnos, es detenerte antes
de juzgar que un niflo no esta aprendiendo nada porque esta en un juego virtual; detenerte antes
de pensar que una persona no esta aprendiendo nada porque esta conversando con otras. ¢Y cual
es la detencion? Tomar distancia y decir bueno, Platon... Platon conversaba, Socrates conversaba,

si no esta tomando apuntes, bueno, quizas esta haciendo otra cosa con su pensamiento. Entonces

23



Imaginarios virtuales de la crisis ecolégica Sofia Rosa

Pablo Chiuminatto conversa en Pensar desde las plantas

esa idea de la detencion es la que yo creo puede producir la oportunidad de conectarnos con ese
universo ludico antes de juzgarlo como un universo de frivolidad o de frivolizacion de la
experiencia. Si yo me detengo realmente y pienso cuanto de la experiencia del juego, cuanto de la
experiencia de lo virtual, pensando por ejemplo en cuanto sofiamos, en cuanto imaginamos, en
cuanto la literatura, las artes, pero también la politica y también nuestra vida cotidiana tiene de
virtualidad. Si nosotros nos detenemos esa es la oportunidad para que efectivamente se produzca
un cambio en el habito. Y de tanto detenerse, un dfa uno lo hara sin pensarlo. Esa serfa mi respuesta
respecto a este punto. Me cuesta mucho pensar que yo, con todo el respeto, ah, esto lo digo con
todo respeto, podria ser, podria pertenecer a otra cultura en sentido estructural. En ese sentido me
refiero al tema de las otras nuevas ontologias; o sea, y lo digo muy verdaderamente, o sea, porque
me cri¢ de hecho en un universo ontolégico cristiano profundo. Y para mi eso tiene mucho valor
y no quiero deshacerme de eso, porque eso soy, ¢me explico? El tema es que tengo que encontrar
el modo de que ese ser no atropelle cosas que hoy dia debo dejar de hacer, cambiar en cémo hacer;
y la unica forma que tengo de hacerlo es pensando y deteniéndome; y en esa detencion se produce

el cambio del ritmo, podriamos decir, si lo pensaramos en términos de musica.

Jimena: Qué genial porque me contestaste un par de cosas. Un poco ya me contestaste porque soy
semidloga y ya hablaste de muchas cosas y en esta dltima respuesta especialmente. Entonces
reformularia mi pregunta porque desde la semidtica yo trabajo en comunicacion para el cambio de
habitos; escribo, estoy empezando a desarrollar algunos lineamientos y a empezar a trabajar en
ambitos gubernamentales para llevar a la accién y bueno, probar, probar a ver qué se puede lograr.
Entonces ya me dijiste varias cosas de lo que queria preguntar, pero la pregunta que me queda
entonces es ¢como provocamos esa detencion? Lef tu texto, me encanto, o sea, me convocé mucho
este encuentro y el del sabado, porque yo vengo pensando que lo verbal ya no, ya no con lo verbal,
porque con lo verbal no hemos logrado nada a este nivel de lo que vos hablaste como
sensibilizacién o conciencia ambiental. Entonces pensaba en el juego, pensaba en el arte, pensaba
incluso en el baile. Yo bailo colectivamente y eso también, el encuentro de los cuerpos, me hace
ver que nos podemos comunicar con otros lenguajes, ¢no? Y también se cruza la semidtica ahi.

Pero puntualmente mi pregunta es cémo provocar la detencion.

24



Revista Laboratorio N°33
ISSN 0718-7467
Diciembre 2025

Pablo: Bueno, gracias por tu pregunta y por las cosas que me comentas porque me sirven para
incorporarlo a lo que yo a su vez estoy pensando. Yo dirfa que, si ti lo piensas, muchas veces se
nos dice “qué vamos a hacer”, eso como “bueno, qué vamos a hacer”. Bueno, yo siempre levanto
la mano y digo, bueno ya estamos planteando que de aqui tiene que salir un producto, por ejemplo.
Entonces yo digo qué pasa si no sale nada, no resulta nada. Ahora, por otra parte, y Jimena hay que
saberlo esto, hay que hacer el duelo: no existen sociedades humanas sin objetos, no existen; no sé
si se entiende, no existen sociedades humanas sin objetos. Por lo tanto, cuando uno dice “no, es
que consumimos mucho, es que tenemos mucho, es que hacemos mucho, es que producimos
mucho”, bueno, porque en la estructura humana estd esa cosificaciéon que estd en nuestros
intercambios muy profundos, no importa si ti vives en el Artico y tienes toda esa ropa y todo ese
atuendo para poder soportar ese clima, como si vives desnudo en la mitad de la selva con 35 grados
de calor media. Entonces esa gente toda produce objetos. En el caso de estas esferas de
pensamiento hipercitadinos como decfa Arturo que son muy complejos porque realmente, ya lo
voy a explicar por qué, porque a esos pensamientos de como cambiarnos... ¢qué es lo primero que
se le viene a la mente? La naturaleza, que es una cosa que esta afuera, que no tiene nada que ver
con la ciudad. Pero yo digo todo el contrario. El pensamiento ecolégico tiene que ir a la ciudad
porque la naturaleza ya por dltimo ella bueno, discutiremos temas ambientales, naturales... pero el
problema, el gran punto ciego del pensamiento ambiental es la ciudad, ¢no? Y donde por otra parte
tampoco hay que demonizar la ciudad porque la ciudad es el espacio donde convivimos,
compartimos, donde se produce gran parte de la convivencia humana hoy dia. Entonces cuando
yo digo “vamos a hacer algo juntos”, lo primero que estoy diciendo ahi ya es que vas a producir
algo, y yo dirfa que hay que detenerse antes. O sea, que la detencién es antes. Por eso que yo lo
vinculo al juego. Porque si te das cuenta, en el juego uno podtia decir no es tanto lo que se produce
como mas bien lo que se integra, lo que se dinamiza. Por supuesto, Arturo me dira “profesor hay
miles de artistas creyendo que con su arte luchan contra el cambio climatico”. Bueno, esa es para

otra invitacién, me tienen que invitar cuando discutan esto porque ese es mi otro punto.

Mi otro punto es decir ¢por qué hacer? Y entonces ahi viene la pregunta estructural de nuevo: es
que somos seres humanos y a través de las cosas vivimos. Cuando ti imaginas estas dinamicas que
ta estas tratando de pensar, yo dirfa hay que volver a encontrar el espacio para la catarsis, el espacio
para la anamnesis y ahi empezar a desandar el camino atistotélico, es decir, anamnesis- anagnorisis-
catarsis. ¢Pero qué pasa si lo hacemos al revés? Y la gente comienza con su catarsis y todos dicen

“nol es que la basura... jnol es que el plastico... jnol...”, y luego empiezas a desandar... A ver,

25



Imaginarios virtuales de la crisis ecolégica Sofia Rosa

Pablo Chiuminatto conversa en Pensar desde las plantas

hablemos de por qué ti te diste cuenta. Yo creo que ah{ en esos caminos que terminan en el darse
cuenta, la persona repara también en el justo medio de cuanto td eres capaz de hacer y cuanto ta
eres capaz de criticar. Porque esto es uno de los elementos fundamentales de la situacién en la que
nos encontramos. Lo digo porque quizas algin dia todos estos nifios que viven en esta hiper
conciencia ambiental porque sobre ellos cae todo, sobre los nifios cae todo, ¢no? Dicen “Se lo
vamos a ensefar a los nifos!”. Y yo siempre explico que esto es con el mismo modelo que usaba
mi madre que era “ve a ponerte el suéter porque me dio frio”. En las dinamicas que td estas
imaginando lo que yo pienso siempre es desandar de alguna forma para que las personas lleguen a
comprender -muy occidentalmente, muy reflexivamente, muy en el didlogo, muy en la
conversacion- el justo medio. Porque si no, yo lo digo asi, yo sé que es feo, nos ordificamos
hablando como “isi, contra esto!”’; pero resulta que ta llegas a tu casa y tienes que mandar a tu hijo
con un pote con fruta y lo vas a poner en un plastico. Y qué quieres, que mandes al nifio con la
fruta en la mano, entonces lo mando con la fruta en la mano, ok, perfecto ya, pero va a ir en una
mochila que la mochila es de plastico y empieza una cadena infinita. Lo que me preocupa a mi de
todo esto es que siento que cierra y se los explico por qué. Perdénenme que me tome un poco mas
de tiempo. Se cierra porque los seres humanos cuando se produce una fulminante demostracion
de su error, la persona se cierra, la persona no se abre, a mi no me vengan con cosas. Eso se llama
resistencia y la gente dice bueno... [balbuceos parddicos]| y se arranca. Entonces lo que yo pienso
de estas ideas es darle espacio, pero construir el espacio y comprender su propia conciencia porque
quizas allf esta el primer paso antes de la detencién. Porque si no de otro modo la persona se siente
completamente amenazada en todas sus esferas, o sea, piénselo, mi felicidad cuando yo me
manejaba con todos mis diarios, con los diarios que compraba online y un amigo espafiol me
explico que, finalmente, esos diarios consumian mas agua que si yo compraba todos los diarios en
papel. Y entonces me quedé como con los brazos asi diciendo bueno y entonces qué hago. No
leo... Insisto en esto: los procesos virtuales de comprension, la virtualizaciéon demostrd que también
consumia. Nosotros pensamos por mucho tiempo que la virtualizaciéon era un enemigo del
consumo y finalmente la virtualizacién consume, la virtualizaciéon contamina. Lo que quiero decir
con esto es que tenemos que comprender también los limites de esa criticidad que a veces parece,
completamente, que puede atravesar todos los espacios de la convivencia humana. En ese sentido,
el universo del sentido comun emana con sus creencias profundas y dice “esto es una amenaza
total a mi sistema de vida”. Y aqui les dejo un tema, lo que ocurrié en Chile hace pocas semanas
atras con la escritura de una constitucion paritaria, con pueblos originarios, con paridad de género

con... y que tenfa puesto todos los temas: indigenistas, conservacionistas, reservistas, todo... hoy

26



Revista Laboratorio N°33
ISSN 0718-7467
Diciembre 2025

después de la votacion popular de un 62% contra un 38% se transformé en literatura de ficcion
porque eso que eso que se demoraron un afio en escribir no va a usarse. ;Por quér Porque la gente
se sintié profundamente interpelada en algo y se cerr6. T decias, pero ahi estan gran parte de los
cambios que se necesitaban, no importa... la creencia opera en el en esta especie como de objeto
que se cierra, como una molusco. Se cierra y se cierra porque siente la amenaza de eso que aqui es
muy complejo, que de alguna manera es lo que constituye la cultura. Y es muy fuerte ir contra la
cultura, porque la cultura no tiene 300 afios, tiene 300 afios en una parte, 500 en otra, pero en otra
tiene 250 mil o mas, dos millones desde que nos paramos: no primates, ominidos, bipedos

obligatorios. Y bueno, en fin, me callo.

Soffa: Muchisimas gracias Pablo Chiuminatto por conversar con nosotras el dia de hoy, también
muchas gracias a quienes nos acompafiaron en esta conversacion y participaron. LL.os esperamos en
nuestras proéximas charlas y actividades de la plataforma, el proximo sabado con el Biojuego para

seguir extendiendo esta conversacion de imaginarios virtuales de la crisis ecoldgica.

Pablo: Muchas gracias a ustedes.

skkk

27



