
 
 Revista Laboratorio N°33 

ISSN 0718-7467  
Diciembre 2025 

______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

1 
 

 

Imaginarios virtuales de la crisis ecológica. Pablo Chiuminatto conversa en Pensar desde 

las plantas. Introducción, transcripción y notas de Sofía Rosa 

Virtual imaginaries of the ecological crisis. Pablo Chiuminatto talks in Pensar desde las 

plantas. Introduction, transcription, and notes by Sofía Rosa 

Sofía Rosa Rivero 

Universidad Católica del Maule 

Chile 

sofia.rosa.rivero@gmail.com 

 

Chiuminatto el Joven y Chiuminatto el Viejo, Sin Título, 

primera prueba de lápiz óptico sobre lienzo digital, Curicó, 7 

de febrero de 2025 (archivo personal). 



 
 
 
 

______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

2 
 

Imaginarios virtuales de la crisis ecológica 

Pablo Chiuminatto conversa en Pensar desde las plantas 

Sofía Rosa 

 

INTRODUCCIÓN 

Conocí a Pablo Chiuminatto la tardenoche del 8 de marzo de 2017 en San Joaquín, cuando se 

presentó como el profesor del curso de Literatura Comparada del posgrado en Letras de la UC. 

Antes de finalizar el semestre ya me había comentado de su anhelo por conocer Montevideo que 

coincidia con mi anhelo de volver a mi ciudad natal. Desde entonces trabajamos juntos en 

diferentes formatos y proyectos: fue mi director de tesis doctoral entre el 2018 y el 2022 cuando 

obtuve mi título que con orgullo él recibió por mí y yo recibí de él; escribimos juntos artículos 

científicos y de divulgación en ecocrítica; participamos en actividades académicas nacionales e 

internacionales; fuimos coinvestigadores del Fondecyt regular del que él era el investigador 

responsable; organizamos eventos, charlas y presentaciones de libros; compartimos almuerzos, 

cenas, pensamientos y lecturas; construimos, en definitiva, amistad y familiaridad. Finalmente, 

pudimos viajar varias veces juntos a Uruguay por motivos académicos que eran también motivos 

personales: reencontrarnos con Mauricio Cheguhem y Jorge Marcone, conocer SARAS en 

Maldonado, ver los lugares que su abuelo recordaba, degustar la gastronomía local. A propósito, 

Pablo pensó en una sentencia sagaz para Uruguay: “Si a las hostias le pusieran queso derretido la 

mitad del país sería católico” (WSP 28-10-2024). 

Entre las actividades que compartimos, estuvo la invitación a participar en una sesión de Pensar 

desde las plantas de la Plataforma Latinoamericana de Humanidades Ambientales de la que formo 

parte desde el 2020. El texto que presento a continuación corresponde a la trascripción de la 

conversación virtual que Pablo mantuvo con el equipo de editores de la Plataforma y asistentes al 

evento el 17 de octubre de 2022. La sesión se tituló “Imaginarios virtuales de la crisis ecológica” y 

el audio de la sesión se encuentra disponible en la web de la plataforma. De Aristóteles a Minecraft, 

Pablo habla con lucidez y elocuencia sobre los dispositivos ficcionales que nos permiten 

experimentar, anticipar o testear futuros alternativos y cambios reales. Motivado e interpelado por 

las preguntas de quienes organizaron y asistieron a la sesión “en el no lugar que es zoom” (WSP 

17-10-22), Pablo da cuenta de las inquietudes y preocupaciones gravitacionales de su trabajo como 

artista visual, como profesor, como investigador, como pensador e intelectual de su tiempo. En 

cada respuesta se da el tiempo de precisar, de ejemplificar, de problematizar, de explicar su punto 

sobre la tecnología, sobre los jóvenes, sobre la ética y el arte ambiental, sobre la colaboración y la 

transdisciplina. También aprovecha para contar con generosidad referencial sobre sus proyectos de 

investigación ecocrítica pasados y porvenir. 



 
 Revista Laboratorio N°33 

ISSN 0718-7467  
Diciembre 2025 

______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

3 
 

 

Opté por una transcripción verbatim limpia para facilitar la lectura y privilegiar el contenido de las 

respuestas. Para que su voz esclarecedora, hablada o escrita, nos siga alumbrando el camino a casa 

y los paisajes por venir. 

  

Sesión 28. Imaginarios virtuales de la crisis ecológica, conversación con Pablo 

Chiuminatto, Pensar desde las plantas, 17 de octubre de 2022, transcripción de registro 

sonoro 

 

Participantes de la conversación: 

Pablo (Pablo Chiuminatto) 

Sofía (Sofía Rosa) 

Alejandro (Alejandro Ponce de León) 

Carolina (Carolina Sánchez) 

Arturo (Arturo Cerda) 

Jimena (asistente a la sesión) 

 

Sofía: Muchas gracias por estar en esta nueva sesión de Pensar desde las plantas, nuestra sesión número 

28 que titulamos “Imaginarios virtuales de la crisis ecológica” porque tenemos el gusto y el placer 

de tener como invitado a Pablo Chiuminatto, investigador de la Pontificia Universidad Católica de 

Chile, Profesor de la Facultad de Letras, Doctor en Filosofía con mención en Estética y Teoría del 

Arte. Miembro de la Red de Investigación en Humanidades Ambientales (RIHA) e investigador 

asociado de la Corporación del Libro y la Lectura de Chile. Hago esta presentación porque, 

justamente, no son en vano estas menciones a la labor, al trabajo y a la investigación de Pablo no 

solamente en el ámbito de la investigación en la Universidad, también de las humanidades en el 

ámbito público y en la intervención de los lectores y las lectoras. Con esto dicho, quisiera darte la 



 
 
 
 

______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

4 
 

Imaginarios virtuales de la crisis ecológica 

Pablo Chiuminatto conversa en Pensar desde las plantas 

Sofía Rosa 

bienvenida nuevamente, Pablo, si querés saludar. No dije también que es artista visual, me lo olvidé, 

así que lo menciono ahora. 

 

Pablo: Muchísimas gracias Sofía por la presentación y muchas gracias a ustedes: Plataforma de 

Humanidades Ambientales, Pensar desde las plantas. La iniciativa que ustedes representan me parece 

absolutamente uno de los regalos de este tiempo triste. Esas son las cosas que tienen que hacernos 

reflexionar: la idea de que esto sea regional y que aquí estemos personas, no tan solo los que estamos 

hoy día, sino los que estarán escuchando posteriormente esta emisión. Pensar que es una cosa que 

viaja, y que se mueve y que emigra me parece precioso como iniciativa, así que muchas gracias por 

la invitación. 

 

Sofía: Gracias, Pablo. Me gustaría presentar tu trabajo, una pequeña introducción porque ya que 

mencionaste el tema de los movimientos y migraciones, es significativa tu investigación sobre la 

migración conceptual y también la reflexión histórica sobre las categorías estéticas. Entonces 

quisiera preguntarte cómo llegan o cómo migran esas preguntas a la pregunta por las humanidades 

ambientales y por la ecocrítica. Esto con la excusa para que nos presentes tu trabajo y la forma en 

la que articulás los diferentes ángulos de investigación. 

 

Pablo: Bien. La pregunta por cómo uno llega, siempre hay que desconfiar un poco porque uno la 

organiza retrospectivamente de manera bastante más ordenada, secuencial y causal de lo que 

realmente es. Por lo tanto, tiene una parte que, por supuesto, hoy día mirándola hacia el pasado, 

me parece como obvia: todo esto comienza, que es, en gran parte, la historia para mí de llegar a la 

ecocrítica primero, lo que hoy día llamamos “humanidades ambientales” en ese momento no se 

llamaba así en español, cuando Andrea Casals me propuso colaborar, investigar en conjunto, hace 

ya cerca de 10 años atrás. Por lo tanto, yo no venía del área ni cerca, por decirlo de alguna manera; 

pero lo que sí, desde las artes visuales, yo he trabajado sobre representaciones del paisaje desde 

hace 30 años. Uno podría decir, por ahí, mirándolo retrospectivamente, insisto, en esa 

desconfianza, parecía que todo estuviera relacionado. Pero sobre todo, la colaboración con Andrea 

Casal, que en ese momento preparaba su tesis de doctorado, que luego trabajó conmigo y se graduó 

conmigo, abría para mí un campo. Y al mismo tiempo, yo investigaba fuertemente en el área de las 



 
 Revista Laboratorio N°33 

ISSN 0718-7467  
Diciembre 2025 

______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

5 
 

tecnologías y la adaptación tecnológica, y la transformación que representaba en ese momento, y 

esto desde el 2000 aproximadamente, la adaptación tecnológica que representaba la llegada de la 

Internet, la transformación del libro, la lectura, etc. Y para mí esas dos cosas se ensamblan de alguna 

manera y producen esta área en la que yo trato de mantenerme. Yo sé que hoy día la palabra suena 

como de tremenda apertura mental, pero yo la utilizaba desde mucho antes que era, básicamente, 

mantenerse en una interdisciplina, que en ese momento era una forma que se suponía que tenía que 

ser representada por sumar personas que venían de distintos ámbitos y ponerlas a trabajar juntas. 

Pues bueno, lo que yo siempre digo: hay gente que viene del mundo del arte y que hace eso desde 

hace tres mil años. En el fondo, hacer un poco de esto, y un poco de lo otro, y un poco de lo demás 

allá porque, finalmente, los campos de la pintura o las artes visuales, la fotografía, la reflexión 

literaria para mí no eran campos separados, sino que son parte. 

Y cuando llega la Internet hay una transformación muy fundamental, a fines de los 90, se empieza 

a transformar la Universidad y yo ahí pude colaborar con un proyecto muy importante que se hizo 

en la Universidad de Chile a propósito de la producción de contenidos web para una cosa que, 

entre comillas, no existía mucho, que eran las plataformas desde las universidades para entregar 

contenidos a los cursos presenciales. No estamos hablando de educación a distancia, estamos 

hablando de generar contenidos para la formación presencial en pregrado. Y entonces ahí es donde 

comienza mi camino: mucho antes, digamos, 10 años antes de conocer Andrea Casals, yo he ido 

ensamblando estas componentes entre la relación del libro, la adaptación de las tecnologías al 

desarrollo y la continuidad de la cultura como nosotros la conocemos -con sus variantes, por 

supuesto-, la historia de las ideas y la historia de la tecnología como algo que está asociado. 

Entonces, inmediatamente cuando Andrea me invita, yo empiezo a ver que puede existir un 

ensamble con lo que tradicionalmente se llama historia de las ideas en esto que aparece como lo 

ecológico. Por supuesto, las personas que trabajan en ecología saltan porque dicen: “no, la ecología 

es lo que hacemos los científicos, no es lo que hacen los es humanistas”. Y empieza esta disputa... 

Por eso me gustó la solución que se le dio con el nombre de humanidades ambientales, porque eso 

permite que uno diga, mira, no quiero hacer ciencia ni soy un activista en ecologismo -por decirlo 

de alguna manera que es el otro problema que surge-, sino que yo soy un profesor que investiga en 

procesos culturales, sociales y tecnológicos; y en ese sentido, la crisis socioambiental nos interpela 

de manera muy radical, ¿no?, muy radical. Porque, y voy a usar una palabra que a la gente de la 

ciencia tampoco le cae bien que uno use, en el ecosistema de la cultura, alguien puede decir “ahí no 

está lo biológico”, pero yo creo que sí está lo biológico en el sentido de los cuerpos que interactúan 



 
 
 
 

______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

6 
 

Imaginarios virtuales de la crisis ecológica 

Pablo Chiuminatto conversa en Pensar desde las plantas 

Sofía Rosa 

y su nivel virtual; el cuerpo físico pero también el cuerpo virtual y todo lo que fue produciéndose 

con esa llegada. 

  

Perdona que me alargue en la introducción, pero necesitaba explicar un poco para que se entienda. 

Porque hoy día cuando los temas tienen, podríamos decir, sus categorías Dewey casi, como si 

fuéramos una biblioteca y están todos separaditos los temas, ya voy a hablar de eso más adelante, 

vemos como una especie de aceleración en desechar categorías al interior de las propias 

humanidades ambientales y la ecocrítica, hay una rapidez en la evolución en que se van produciendo 

nuevos nombres, como un naming, casi como un branding, de inventar nuevas marcas. “Yo no 

hago esto”. “Yo hago esto otro”. “Yo no estudio desiertos, yo estudio ecosistemas costeros...”. Y 

a mí, para una persona que llegó cuando recién uno decía ecocrítica y la gente se quedaba mirando 

como qué es eso, esta aceleración me produce un cierto conflicto. Por eso explico un poco el 

desorden desde el que uno surge. Uno no surge, entre comillas, como investigador, de cosas claritas 

y bien estipuladas; sino de una de una cosa más masa, de una masa de la cual van apareciendo esto 

que se llamaba los estudios en esto y los estudios en esto otro y por eso no es tan claro. Pero 

personalmente, a mí me interesa quedarme precisamente en el umbral de la definición para poder 

hacer el trabajo metacrítico que es el que a mí me interesa desde mi información filosófica, que es 

mirar cómo esto se está comportando, cómo esto está produciendo su propio sistema de 

representación, su propio sistema simbólico y su propio sistema de epistemología, su 

epistemología. Entonces esa palabra también es un poco grandilocuente pero básicamente tiene 

que ver con cómo pensamos esto y eso es lo que a mí me parece fascinante: y cómo nos lo 

representamos, y cómo intercambiamos, y cómo circula, y cómo, por supuesto, entra al universo 

del mercado de los conocimientos.1 

Alejandro: Pablo, de nuevo, muchas gracias por acompañarnos hoy. Esta sesión la llamamos 

imaginarios virtuales de la crisis ecológica y yo creo que ahí hay muchas ideas que podemos 

desempacar: lo imaginario, lo virtual, la crisis. Podemos irnos por ahí, pero por ahora quiero que 

empecemos hablando un poco sobre el artículo que leímos publicado en la Revista Endémico. El 

 
1 Más adelante volverá sobre este punto y su preocupación por la hiperproducción de conceptos e “intoxicación 

conceptual”. Unos meses después de la sesión, el 18 de marzo de 2023, Pablo me invitó a escribir con él un ensayo 
metacrítico sobre los usos (y abusos) del concepto “ecosistema” en diferentes ámbitos para un libro sobre arte, ciencia 
y ecología en Chile editado por la Fundación Mar Adentro bajo la coordinación de las editoras Maya Errázuriz Hurtado, 
Nélida Pohl Pohl y Catalina Valdés Echenique. El ensayo se titula “Ecosistema: una palabra, varios conceptos” y su 
publicación se espera para el 2026. 



 
 Revista Laboratorio N°33 

ISSN 0718-7467  
Diciembre 2025 

______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

7 
 

título es “¡La nave se incendia! Imaginarios virtuales y cambio real”.2 Voy a dejarte que nos cuentes 

sobre el texto, pero uno de los asuntos que a mí personalmente más me llama la atención, desde 

mi práctica y también desde mi pensamiento, es la capacidad afectiva e imaginativa que tienen los 

juegos. Hace unos minutos nos estamos hablando de estas metanarrativas, y yo siento que ese texto, 

en cierta manera, nos está haciendo un llamado de atención: aquí está pasando algo muy interesante 

en los juegos, en la capacidad generativa que tienen los juegos. Entonces, para llegar a ese punto, 

quería preguntarte si nos puedes ampliar un poco sobre el tema de este artículo pensando en la 

clave de nuevos medios y cómo estos nuevos medios nos invitan a pensar de nuevas maneras, 

imaginar de nuevas maneras, cuáles son las capacidades generativas que tienen los juegos, por así 

llamarlo. 

 

Pablo: Bueno, muchas gracias Alejandro por la pregunta y por el trabajo que hacen. Yo soy un 

poco viejo para mis cosas, aunque a Sofía no le gusta esa palabra, ya la hemos aclarado, sobre como 

los grandes, sobre como uno siempre necesita una anécdota. Aquí hay una cosa que es muy 

importante: cuando yo los años 2000 comencé a visitar profesores en la Universidad para 

explicarles de qué iba la internet, ya no era solo comunicación, sino que iban a empezar a generarse 

contenidos... recibí un nivel de rechazo sobre la llegada de la Internet a la Universidad, que que 

para mí fue muy elocuente. Ahora esto no es para decir ellos eran viejos. Yo era joven. Sino que lo 

que me interesa a mí es lo que va a ocurrir en el futuro, es decir, que seguramente va a llegar alguien 

a decirme a mí “Profesor: estamos haciendo esto en la universidad” y seguramente yo voy a tener 

el lugar de esa persona que hace 20 años atrás me decía “Esto es una estupidez”, “esto va a pasar”, 

“esto es una superficialización del conocimiento”. Bueno, en esa medida yo he visto cómo las 

generaciones actuales, sobre todo de académicos, creen que en el universo de lo que podríamos 

llamar la virtualidad, que por supuesto es muy complejo, pero pongámosle, por ejemplo, la 

virtualidad de los juegos, la virtualidad de las plataformas sociales o las redes, tiende a verse como 

que allí no hay aprendizaje, como que allí se da la clásica disputa que existió en Grecia cuando 

Platón piensa que en el arte no hay conocimiento. Y que es, precisamente, el desplazamiento que 

hace Aristóteles cuando dice “No, la poesía sí enseña”. Claro, Platón la criticaba porque 

 
2 Pensar desde las plantas comenzó como un club de lectura, por lo que se mantuvo la dinámica de solicitar a las y los 

investigadores invitados que nos compartieran un texto de libre acceso y, en lo posible, en español, paracompartir y 
comentar durante la sesión. Pablo compartió el texto “¡La nave se incendia! Imaginarios virtuales y cambio real.” Revista 
Endémico, #9, 2022, pp. 37-43 disponible en la web de la plataforma: https:// 
www.humanidadesambientales.com/s/Chiuminatto-endemico-9-2002.pdf). Tal como señala más adelante el mismo 
Pablo, es uno de los pocos textos escrito y publicado solo. 



 
 
 
 

______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

8 
 

Imaginarios virtuales de la crisis ecológica 

Pablo Chiuminatto conversa en Pensar desde las plantas 

Sofía Rosa 

consideraba que no aportaba a la gobernanza de la República, pero Aristóteles se da cuenta que sí 

enseña y que, por lo tanto, se puede guiar y se pueden formar las emociones, que puede haber una 

formación emotiva o emocional o sensorial a través del teatro. 

Esto es parecido: la sensación que me da a mí, es que, en principio, estos desarrollos tecnológicos 

aparecen como si fueran simplificaciones o frivolizaciones del conocimiento, pero la verdad es que 

esas personas que están utilizando esas interfaces están recibiendo un tipo de conocimiento y ellos 

no son los responsables de crear esos contenidos. Por lo tanto, aquí viene una vuelta en la que hay 

que tener ojo: muchas veces se identifica a los jóvenes o a los más jóvenes de la sociedad -que es una 

palabra muy especial, es bonito decirlo, incorporada al español por Góngora, la palabra joven, ese 

latinismo- con la frivolidad, con la frivolización del conocimiento: ellos no están estudiando, ellos 

no están aprendiendo, ellos solo quieren esto. Pero los que generan esos contenidos no son los 

niños, por favor, o sea, eso lo sabemos. Entonces el punto para mí, y por eso el término metacrítica 

que utilizaba antes, es que yo lo que tiendo a hacer es desplazar esos criterios históricos que puedan 

haber permitido comprender a Aristóteles y comprender a Platón y comprender cómo mutan esos 

modelos de, llamémoslas, ontologías, es decir, de conocimientos a partir de un tipo determinado de 

experiencia, al universo de la crisis socioambiental. ¿Y en qué sentido puntual? En el sentido de 

decir: hemos utilizado la información científica por los últimos 70 años para hablar de este tema 

que nos parece que es de la mayor urgencia... y la verdad es que pareciera que no encontráramos 

resultados reales, profundos en la sociedad de ese cambio que todos esperamos que ocurra a nivel 

de superestructura. Y entonces hago [en el artículo] esta especie de invitación a pensar qué pasaría 

si le damos la oportunidad a la ficción; es decir, qué pasaría si después de tanta racionalidad, no le 

damos espacio a otras formas de transmisión del conocimiento, porque resulta que la 

hiperracionalidad en la que hemos entrado a partir de la hipercientifización del tema, no está 

generando eso que nosotros llamamos conciencia. 

Bueno, palabra muy compleja porque esa palabra, conciencia, nosotros en general, ¿qué decimos 

sobre ella?, las personas que nos movemos en el mundo de las humanidades ambientales, ¿qué 

decimos sobre ella? Y miren la paradoja que surge inmediatamente: “tenemos que sensibilizar a las 

personas”. ¿No les parece raro a ustedes que para que las personas entiendan el problema 

socioambiental haya que sensibilizarlas, cuando en realidad lo que estamos diciendo es que te 

queremos crear conciencia? Ahí hay una cosa que es muy extraña entre sensibilidad y conciencia. 

Entonces decimos: a mayor información mayor sensibilidad o las personas se sensibilizan más con 

el tema. Pero la sensibilización con los temas no es parte de la ciencia, perdón. Es parte de las artes. 



 
 Revista Laboratorio N°33 

ISSN 0718-7467  
Diciembre 2025 

______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

9 
 

Las artes son las que sensibilizan y esa sensibilización que produce una conciencia es lo que 

Aristóteles llamaba catarsis. Entonces, a partir de un tema central para mí que es el intercambio, la 

conversación con estudiantes sobre estos temas, surgió la idea. Porque en estos cursos que yo dicto, 

que no siempre tienen que ver con ambientalismo, yo enseño teoría literaria antigua, entre comillas, 

de Platón a Nietzsche y en literatura enseño de Homero a Dante, ese es mi mundo. Pero yo siempre 

les preguntaba a los estudiantes: ¿usted me puede mostrar un videojuego que no tenga muerte?, 

¿usted me podría mostrar un videojuego que no sea de competencia y de aniquilación? Bueno y 

eso, imagínense cuántos años... llevo 20 años sugiriendo esto y 20 años recibiendo información y 

voy metiéndome y voy conociendo. Yo soy una persona que nunca ha jugado un videojuego. Vengo 

de un mundo anterior. Pero sin embargo, sí me doy cuenta que cuando, por ejemplo, yo le digo a 

los estudiantes “a ver póngame un ejemplo de Minecraft” -estamos hablando Aristóteles- e 

inmediatamente saltan y abren los ojos como si algo se conectara, ¿no? Bueno, entonces ellos me 

explican y me hablan de ese lenguaje que ellos utilizan para eso y tú te das cuenta. Por supuesto 

que yo no voy a transformar mi clase de Aristóteles con Minecraft, pero lo que sí me interesa, es 

que ellos puedan comunicarse y expresarse de alguna forma para yo entender desde qué lugar me 

están recibiendo. Porque esto para mí es el punto que es central. 

Aquí si me permites, voy al motivo que está detrás de por qué llegué a la tecnología del videojuego 

a partir de investigaciones que nacen con el tema del futuro del libro. Y es porque cuando aparece 

la imprenta, inmediatamente la gente la rechaza y dice “no, los verdaderos libros son manuscritos” 

y por 300 años los coleccionistas de libros manuscritos siguieron mandando a hacer copias de libros 

manuscritas. Pero hay un dato anterior a esto: cuando nosotros leemos el Fedro de Platón, allí Platón 

vaticina la crisis de la cultura... imagínense, siglo cuarto antes de Cristo. ¿Y cuál es la muerte de la 

cultura para él? La escritura. Es decir, otro cambio tecnológico, otra crisis, otra amenaza. Entonces 

lo que yo estoy planteando un poco concentradamente en un artículo de divulgación de una revista 

que no es una revista académica, es una revista de divulgación, es plantear la inquietud de, por una 

parte, dudar de nuestras resistencias, dudar de nuestras valorizaciones, de lo que nosotros creemos 

que debe ser el pensamiento ecológico; y por otra, hacernos la pregunta por lo que representa 

desplazarnos hacia otros universos, hacia otros contextos de apreciación o de experiencia estética 

que, finalmente, terminan siendo conocimiento. Y bueno, en esa secuencia, el paper lo que busca 

es decir: se está produciendo todo un desarrollo de análisis de datos para producir lo que se llaman 

motores, los engine, los motores de producción de realidad virtual. Que, si tú lo piensas bien, son 

los que usan los pilotos para poder viajar a la nave internacional que está en la estratosfera y fuera 



 
 
 
 

______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

10 
 

Imaginarios virtuales de la crisis ecológica 

Pablo Chiuminatto conversa en Pensar desde las plantas 

Sofía Rosa 

de la atmósfera de la Tierra. Lo que hace esa persona lo hace virtualmente porque no hay ninguna 

manera de vivir esa experiencia antes de poder hacer efectivamente el viaje. Esos mismos motores 

de producción de realidad virtual se usan para el astronauta, para el médico que opera un corazón 

virtual. un ojo virtual; y sin embargo, tú no miras a un médico que está pasando una cantidad de 

horas increíble de virtualidad y le dices “está ahí, encerrado en su videojuego”. No, uno lo que ahí 

ve son horas de práctica virtual porque es la única posibilidad de vivir esa experiencia ¡y está 

aprendiendo! 

Entonces el punto para mí del juego con la virtualidad y la realidad es poner en tensión la pregunta 

de si acaso nosotros al darle espacio, entre comillas, a una ficción, podríamos, en términos de 

experiencia estética, pasar mucho más directamente a eso que en el mundo de la ciencia y de las 

ideas se llama sensibilizar a las personas, entregándoles datos, entregándoles razones -cosa que 

alguna vez ha funcionado, pero otras veces no- y pasar directamente a un universo experiencial de 

virtualidad; y que, en tanto virtualidad, permite tener esa experiencia efectiva en lo que tú quieras 

formar. En este caso, vuelvo a Aristóteles, alcanzar esa catarsis que produce la cura de tu descreimiento 

en la situación socioambiental en la que nos encontramos. Y ese descreimiento es el que engancha 

con algo que me imagino que después tendremos que conversar que es en esa otra frase que 

nosotros decimos como sin saber que la decimos, cuando le preguntamos a otra persona, si cree en 

el cambio climático, como si creer en el cambio climático fuera como creer en una religión. 

 

Carolina: Muchas muchas gracias Pablo por esa perspectiva que nos das del artículo. Yo justo 

también pensaba mientras lo leía en la Poética de Aristóteles y en cómo los videojuegos pues son 

una especie del teatro contemporáneo, ¿no? Como tú lo estás diciendo, tienen esa función de 

laboratorio de emociones y de imaginarios, para no hacer esa distinción entre lo sensible y lo 

relacional que estás planteando, como para mostrar esa interconexión. Y en esa línea de la relación 

de los videojuegos y de la simulaciones con lo real, en esa bidireccionalidad o en esas orillas difusas 

entre esos dos ámbitos en los que vivimos, yo quería preguntarte respecto a la cuestión ambiental. 

¿Cómo ves tú las relaciones de esos laboratorios de imaginarios y de imágenes con lo que está 

ocurriendo en movimientos sociales que defienden causas ambientales? Pasando al subtítulo del 

artículo, “imaginaros virtuales y cambio real”, cómo también ahí se está jugando “la guerra de lo 

sensible”, en poder experimentar esos mundos de maneras afortunadas y desafortunadas. Pienso 

en los videojuegos, pienso también en los medios de comunicación y, como lo que tú decías ahorita, 

como la existencia o no del cambio climático. ¿Cómo ves tú que se insertan en discusiones reales 



 
 Revista Laboratorio N°33 

ISSN 0718-7467  
Diciembre 2025 

______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

11 
 

como por ejemplo indigenismos u otros movimientos e instancias de discusión ecológica en el 

escenario público? 

 

Pablo: Carolina, muchísimas gracias por tu pregunta. Bueno, Aristóteles pensaba en la poética 

directamente en términos políticos y efectivamente el desplazamiento hacia lo político tiene una 

función esencial en este punto. Pero, al mismo tiempo, recordemos que en el caso de la Poética se 

perdió la parte de la comedia. Y que al perderse la parte de la comedia, nos falta una parte que es 

muy iluminadora. Y hubiese sido muy iluminadora de tenerla, ¿no? Entonces en este punto entra 

el otro puente: conciencia ambiental con seriedad, seriedad con racionalidad, racionalidad con 

responsabilidad. Pero al mismo tiempo, hay que entender que en otros contextos está esa otra parte 

que Aristóteles habría escrito pero se perdió que es la comedia. Y que la comedia tiene una frase 

preciosa que sobrevive en la Poética aunque sea dedicada a la tragedia especialmente y que dice, 

cuando define la comedia la define como “lo feo sin pena”. Mira qué lindo, lo feo sin pena. 

¿Y entonces qué veo yo en el encuentro de lo virtual y lo real, y de los cambios reales y la virtualidad? 

Lo que me interesa sobre todo es poder generar el espacio para aligerar, no superficializar, aligerar, 

en cierta fase, el proceso de la conciencia ambiental. Y, por otra parte, darles alternativas al 

pensamiento de Occidente que no sea la de trasplantar conocimientos que son completamente 

ajenos.3 

Y esto para mí entra en un universo en el que yo, personalmente, producto del estudio de las 

ontologías, sinceramente, para mí la vía no está en creer que voy a tener un pensamiento animista 

después de 25 siglos del triunfo del racionalismo occidental. No es tan fácil pasar a... Esto es una 

cuestión muy radical. Y la gente dice: “no, es que resulta que si yo me conecto con estas 

comunidades y entro en diálogos con estas comunidades...”, bueno, puede ser que sí. Pero no es 

tan fácil imprimirle a una sociedad contemporánea de miles de millones de personas un cambio en 

los modelos estructurales. Porque lo que me interesa a mí respecto del tema de los imaginarios y la 

sensibilidades, y ahí saltamos a esa otra palabra que es muy compleja que es la palabra cuerpo, que la 

compartimos bastante más, es una masa bastante más diversa que la cultura o que la cultura de la 

 
3 Poco después de la defensa de tesis y de esta sesión comenzamos a trabajar en la vía cómica hacia la sabiduría 

ambiental. Decidimos conmerar la primera Nota verde de 31 Minutos, la memorable ruta de la caca. Enviamos el 
manuscrito el 17 de noviembre de 2024. En mayo de 2025 lo aceptaron para su publicación. Rosa, S. y Chiuminatto, 
P. “Ecología y humor: dos décadas del episodio “La ruta de la caca”, la primera Nota verde de Juan Carlos Bodoque 
en el programa de TV 31 Minutos”, Taller de Letras, 76 (2025), pp. 94-116. https://doi.org/10.7764/Tl.76.94-116 



 
 
 
 

______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

12 
 

Imaginarios virtuales de la crisis ecológica 

Pablo Chiuminatto conversa en Pensar desde las plantas 

Sofía Rosa 

que uno viene; estamos hablando ya no de algo que tiene 25 siglos pensando de este modo; estamos 

hablando de un modelo que tiene 250.000 años. ¿Me explico? Modelos profundos, ¿no? Modelos 

estructurales profundos. Entonces no estoy diciendo que estamos condenados a un cierto tipo de 

ontología, pero sí me parece que es importante considerar que va a ser muy difícil dar el paso 

directamente a ontologías que miran desde otro lugar esto. Y aquí estoy hablando una cosa que 

Freud dijo muy bien, que tiene que ver con que el proceso de laicización que vivió la sociedad 

moderna, en la que se luchó por lograr un a-teísmo, ¿y ahora tú me dices que tengo que pasar a un 

animismo... panteísta...? Es muy complejo. Es muy complejo. Porque nosotros mismos, la sociedad 

occidental, por decirlo de alguna manera, se encargó de desmantelar la estructura de las creencias 

de ese tipo de panteísmos, de ese tipo de teosofías durante los últimos dos siglos y medio muy 

fuertemente después de la revolución... Yo diría, después de Descartes, para citar al innombrable... 

que para mí no lo es, porque yo soy un gran defensor de su pensamiento. Sí, los epígonos han 

hecho un gran desastre, pero él no. Él... una cosa que yo suelo decir respecto de los temas: 

Descartes no estaba tuiteando desde Leiden como se imaginan algunos decoloniales, que poco 

menos que Descartes estaba como Julian Assange entrando a las wiki, ¿no? No, es un señor que 

estaba ahí, que seguramente cuando algunos otros lo leyeron, él ya estaba muerto en 1650 y tanto. 

Entonces, lo que quiero decir con esto, es cómo la gran complejidad del proceso de la virtualidad 

pasa también por la destrucción de un sistema, de desmantelamiento de una capacidad simbólica 

de la interacción humana y no humana, ojo con esto, y no humana que el mismo racionalismo 

moderno occidental ilustrado instaló. 

Entonces cuando hoy día nosotros decimos pero... ¿por qué cuesta tanto? Bueno, cuesta tanto 

porque resulta que para que tú logres..., y esto, insisto, no lo digo yo, lo dijo Freud, para que tú 

logres ese cambio tan profundo, tienes que reemplazar creencias, esa es la estructura del hábito. 

Entonces es muy difícil, porque nosotros le pusimos un valor a la subjetividad que está en 

enemistad con la creencia colectiva, que están en una especie de cruce complejo con la autoridad. 

Y aquí es donde alguien me podría decir que bueno, que una de las dificultades de la virtualidad 

que se vive en una gran medida en estos juegos virtuales, en una gran medida, es que las personas, 

por supuesto no en todo, están solas haciéndolo y no lo están haciendo en grupo, como podrían 

haber sido otros fenómenos colectivos; entiéndase el teatro, entiéndase el cine en el sentido de 

cuando uno iba a las salas de cine y la experiencia emotiva se transmitía entre los cuerpos. O sea, 

nos reíamos todos juntos o cuando se producía una explosión saltaba todo, todo el teatro. Eso se 

ha ido perdiendo. Entonces lo que quiero decir con esto, y les insisto, esto no es una cosa que yo 



 
 Revista Laboratorio N°33 

ISSN 0718-7467  
Diciembre 2025 

______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

13 
 

tenga resuelta, sino que son los universos donde yo me estoy moviendo, pensando en este mismo 

momento, pensando con ustedes aquí, es que sospecho, sospecho que producto de un a-teísmo 

cuesta mucho ahora entrar con formas de animismo que nos permitan conectarnos de otro modo 

con ese mundo. Y aquí por supuesto estoy recuperando el pensamiento de grandes pensadores en 

todo lo que digo: Michel Serres, Guattari; pero también Dominique Lestel que nos dice “bueno, 

toda esta gente preocupada de comunicarse con los extraterrestres y resulta que nosotros no hemos 

sido capaces de comunicarnos con nuestro perro”, ¿no? Con qué extraterrestre te vas a comunicar 

si tú no te comunicas con otro mamífero. Y son cosas interesantes, y me gusta porque tiene esa 

cosa... una apuesta fuerte al interior del sistema humano más que proyectarlo fuera; o, como en el 

caso que me pasa personalmente, respecto de las nuevas ontologías y los cambios. Porque yo 

insisto, tal como les mencionaba respecto de la invención de la imprenta o como lo que pasó con 

Platón cuando se inventa la escritura, o sea... nosotros, yo creo que no vamos a ser distintos a 

Platón [risas]. Seguramente nosotros mismos decimos no-no-no, no no, este es el fin del mundo. 

Ese es el punto. Por eso que ahora estoy encaminando una investigación que tiene por título “Otro 

fin de mundo es posible”, precisamente para enmarcar este tipo de preguntas.4 

 

Arturo: Muchas gracias, Pablo. Yo quiero preguntarte un par de cosas. Ahora que dices sobre esto 

de comunicarse con los perros o con plantas o cualquier otro ser que nos acompañan, que somos 

como de esta parte, esta Gaya o estos seres tierra, yo he pensado en la cuestión del compostaje 

también como algo que produce tierra fértil, algo que produce un conocimiento, una epistemología. 

Entonces cuando me vine a topar con Futuro esplendor, pues, en el texto hablas del compostaje desde 

la literatura, desde la poesía, que consideras que algunas cosas que debe incluir como este enfoque 

hacia quizá lenguas vernáculas o quizá cosas que te permitan retomar textos anteriores, que desde 

ahí un poco de reciclaje, desde ahí un poco el tener estas capas anteriores y a la vez, entonces, 

devenir en otras nuevas capas y también tomar esos aportes anteriores junto con aportes propios. 

Pero ahora hablando de los videojuegos, hablando de otras prácticas en general, te lo pregunto, 

¿cómo lo piensas desde otras disciplinas más allá de la literatura? Porque a propósito, pues de 

 
4 Se refiere al Fondecyt Regular #1230624: “Otro fin de mundo es posible, metáforas y lemas de la crisis medioambiental 

durante las dos primeras décadas del siglo XXI en Chile” obtenido en 2023 en el que Pablo fue el investigador 
responsable, y quien hace esta nota junto a Romy Hecht las coinvestigadoras. Además, durante los dos años de 
ejecución del proyecto, participaron con diferentes roles estudiantes y exestudiantes del magíster y el doctorado en 
Letras de la UC, académicos nacionales e internacionales, así como artistas, diseñadores y traductores independientes. 
Algunas investigaciones en curso se están empezando a publicar. A todas y todos quienes contribuyeron con el 
proyecto mi más profunda gratitud. 



 
 
 
 

______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

14 
 

Imaginarios virtuales de la crisis ecológica 

Pablo Chiuminatto conversa en Pensar desde las plantas 

Sofía Rosa 

pronto, también la literatura puede ser algo individual, ¿no? En el sentido en el que aparentemente 

hay alguien que escribe, normalmente si hablamos de poesía o de narrativa, y solamente hay alguien 

que lo está leyendo en ese momento. Entonces, ¿cómo puede funcionar con otras disciplinas? Y lo 

otro ahora es que yo pensaba en las prácticas artísticas que pudieran ser compostables y aquellas 

que no, en el sentido de que en esta proliferación de prácticas artísticas algunas sí pueden devenir 

en esta tierra fértil, pueden devenir en este conocimiento, en esta estrategia para comunicarnos 

como con otras entidades o como con otros cuerpos, etcétera, pero, ¿qué pasa con todo aquello 

que no, aquello que es plástico o aquellas prácticas artísticas que más que ser composta, ¿sabes?, 

quizá contamina, ¿no? Si es que es el caso decir. O sea, pensando en todo aquello que no puede 

atravesar el proceso de descomposición para formar una tierra fértil, por no decir epistemología en 

grandes palabras. 

 

Pablo: Bueno, Arturo, muchísimas gracias por tu pregunta, por tus preguntas. Voy a separar aquí. 

Bueno, respecto a la cuestión del compostaje. Nosotros cuando trabajamos el concepto en el texto 

de Andrea Casals que escribimos juntos que se llama Futuro esplendor, hacemos una serie de 

referencias de que esto ya está tratado, que ya ha sido mencionado, hay todo un camino de 

referencialidad que me parece importante reconocer, eso está en el libro. Pero yo diría que hay 

algo... que hay un núcleo central de la metodología con que yo investigo que lo aprendí de mis 

profesores en los cursos de Historia del Arte. ¿A qué me refiero? A lo que en Historia del Arte se 

identifica con el calce y el descalce -ya voy a explicar lo que es eso- o cuando en análisis del discurso 

se habla de intradiscursividad e intertextualidad, son cosas similares por decirlo de alguna manera, 

aunque quédense con esas imágenes. Para hablar sobre el caso del arte: calce, todo lo que tú buscas, 

investigas y encuentras respecto de una obra; descalce, la relación que tú ves que podría tener con 

otras obras de arte, literatura, creencias, simbólicos. Ese aparato, ese juego de buscar la 

intertextualidad y la intradiscursividad que hay en las producciones humanas culturales, por 

supuesto Warburg aquí es un gran referente también, pero hay otros antes, ¿no? Tiene como base 

el principio de un texto bíblico que por supuesto para mí es fundamental en el contexto en el que 

yo crecí que es un texto del Antiguo Testamento que se llama Eclesiastés, cuya primera frase es 

“vanidad de vanidades... nada nuevo hay bajo el sol”. Entonces cuando uno revisa ese texto que 

tiene muy poquitas páginas y lo lee, un texto insisto del siglo séptimo antes de Cristo 

aproximadamente se piensa, lo que queda claro ahí es que el principio de la imposibilidad de crear 

de la nada es fundamental en la existencia humana, y yo creo firmemente en eso; o sea, en el sentido 



 
 Revista Laboratorio N°33 

ISSN 0718-7467  
Diciembre 2025 

______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

15 
 

de que no importa el tipo de invención que uno produzca, el tipo de contraste, el tipo de quiebre, 

¿ya? Esto es muy importante en el modelo cultural occidental, porque por supuesto hay otros 

modelos culturales en que... ¿Cómo se manifiestan los imaginarios?, ¿cómo se manifiestan las 

producciones culturales? En la repetición, no se manifiestan en la renovación. Pero nosotros, 

Occidente, está muy metido en la cosa de innovar desde muy antiguo. Entonces como estamos en 

eso, al mismo tiempo uno puede preguntarse: ¿cuánto de eso que nosotros estamos produciendo 

puede venir de un reciclaje de ideas, de referencias, de menciones? Por supuesto, en una parte 

puede llamarse reciclaje, pero en otra también se puede llamar reconocimiento, solidaridad, agradecimiento, 

reconocimiento con el pasado... Esto para mí es muy importante porque en el caso de las artes visuales... 

ni modo. O sea, en el caso de artes visuales solo aquel que cree que puede inventar algo nuevo en 

su inocencia, bueno... ¿qué le puedes decir tú? En las artes visuales, los que crecemos en el universo 

de la historia del arte, de las artes visuales, tú sabrás que, desde la forma como tomas el pincel, 

desde ya el pincel mismo... lo que está ahí, los ecos, las reverberancias, las latencias... lo cultural... [sonidos 

de repetición] se multiplican al infinito. Entonces, desde el punto de vista de volver ese contexto 

como un universo de reciclaje, para mí, es fundamental porque está en la propiedad de las 

generaciones y las generaciones y las generaciones humanas que de alguna forma inevitablemente 

recuperan lo anterior. 

Ahora bien, ¿qué es lo que me preocupa a mí del contexto, de los cuestionamientos o del 

pensamiento de la crisis ambiental? Es que son capaces de apuntar, son capaces de apuntar con el 

dedo la productividad, el hiperconsumo, pero yo estoy sintiendo una hiperproductividad y una 

hiperproducción de conceptos en el universo de la crítica medioambiental que me está empezando 

a preocupar. Ya lo mencioné un poco al inicio: lo que antes formaba parte de un contexto de 

estudio, hoy día ya empiezan a surgir las especificidades. Y yo estudio, que sé yo, post-humanismo... 

y empieza y ya no es poshumanismo, sino que ahora es panhumanismo y pasado mañana tú llegas 

con tu paper y ya está anticuado porque ya entró en la máquina de producción de conocimiento. Y 

es allí donde yo estoy empezando a tener como una sensación de que hay que empezar a 

preguntarse por esa hiperproducción de conceptos. Lestel y varios más, también Vinciane Despret, 

y varios pensadores fraceses hablan de la intoxicación, lo usan muchas veces para hablar de la 

intoxicación del antropogenismo o al antropocentrismo, pero yo también creo que puede existir la 

intoxicación conceptual de metacrítica ambiental. Si nosotros entramos en una especie como de locura 

de creación de conceptos, patrones, medidas para la productividad, para la productivización de esto 

yo encuentro que ahí la reverberancia también va hacia ese otro lado, hacia la producción de lo que 



 
 
 
 

______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

16 
 

Imaginarios virtuales de la crisis ecológica 

Pablo Chiuminatto conversa en Pensar desde las plantas 

Sofía Rosa 

tú llamaste desechos o basura, cuando uno produce arte. Por ejemplo, la pregunta “el profesor 

Chiuminatto, que escribe un libro que se llama Futuro esplendor y habla de ecocrítica pinta con 

acrílico”. ¡Toma ya! Ya ahí el profesor está en la contradicción absoluta. Bueno, el punto es que si 

tú no pintas con acrítico tendrías que pintar con témpera; y si tú pintas con témpera resulta que 

estás trabajando con papel; y si tú trabajas con papel, entonces estás consumiendo árboles; y 

entonces el camino... es como que finalmente eso conduce una suerte de nihilismo, una suerte de 

inmovilización. Resulta que lo que no me convence completamente es que el paradigma sería pasar 

a la virtualidad y hoy día lo sabemos... cuánto consumen los motores de mantención bajo el océano 

o en algún lugar en el frío para que la virtualidad pueda subsistir. Entonces voy hacia el compostaje, 

ahora la segunda parte de la pregunta. 

El compostaje en el sentido cultural tiene que ver con posicionarse respetando el pasado o 

comprendiendo el pasado, aunque tú consideres que está mal, para desde allí poder construir. Eso 

es un compostaje lo más ideal -por supuesto, no digo que lo logremos-. La correlación que yo 

pienso entre reciclaje y compostaje es que se está produciendo inevitablemente un humus cultural. Ese 

humus cultural es sobre el cual uno puede, después de todo un proceso, tal como se hace con la 

lombrices... que no es llegar y agarrar lo que sale de las lombrices y tirarlo a las plantas... hay que 

esperar, tiene que producirse una decantación porque si no es muy ácido o sino es muy húmedo; 

entonces lo que quiero decir con esto, y por eso me impresiona tanto que algunos pensadores, de 

los grandes pensadores que imaginaron el pensamiento medioambiental contemporáneo, estoy 

pensando en Rachel Carson, en los grandes, o el mismo Arne Næss cuando identifican como núcleos 

de la culpabilidad sobre los efectos en la sociedad contemporánea. Por ejemplo, la culpa la tendría el 

Génesis por una especie como de identificación... entonces tú dices bueno, pero es que aquí diga 

esto no implica eso otro porque no es secuencial, no es consecuencial. O, por ejemplo, la figura de 

Descartes, que es alucinante la cantidad de textos que lo identifican a él como el nacimiento... y ahí 

es donde yo levanto la mano y digo “disculpen, pero no sé si ustedes saben, pero Descartes todavía 

se encuentra entre los libros prohibidos de la Iglesia”. Ponen junto al cristianismo y a Descartes 

como los culpables de nuestro modelo. Bueno, pero cómo pueden estar juntos si resulta que uno 

supuestamente es el enemigo del otro, ¿me explico? Entonces ¿por qué me importa esto para pensar 

el modelo del compostaje? Porque yo creo que en el caso de la Historia del Arte donde tú no 

puedes deshacerte tan fácilmente de los referentes, porque los necesitas a todos para comprender la 

evolución de los procesos visuales, como haría Warburg, tanto los racionales, como los mágicos, 

como los animistas, como los paganos, como los iconoclastas también se necesitan para 



 
 Revista Laboratorio N°33 

ISSN 0718-7467  
Diciembre 2025 

______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

17 
 

comprender. En el caso del pensamiento filosófico, en el caso del pensamiento en la humanidad 

ambientales yo apelo porque no se puede, digamos, desatender nada. Porque todo eso forma parte 

de las condiciones del compostaje. Entonces la gente dice “no, porque Descartes dijo...”. Yo le 

digo bueno, pero Descartes escribió un tratado de las pasiones que tiene 400 páginas y ¿por qué 

usted no lo lee? Usted ahí va a encontrar que Descartes es un tipo hipersensible que está 

adelantándose a la fenomenología contemporánea de Merleau-Ponty y que... ¡Wow! ¡Increíble! Está 

hablando del deseo. Está hablando del gusto. Está hablando de la sensibilidad. 

Lo que insisto con esto, hacia dónde voy para seguir con la idea de cómo podría imaginar, cómo 

podríamos imaginar un compostaje más eficiente quizás es, precisamente, en liberar esos núcleos 

de la mirada sobre el pasado condenatoria del presente. Insisto: Watt... yo sé que hay personas que 

dicen que cuando Watt inventó la máquina vapor ese es el fin del mundo. Sí, bueno, qué quieres 

que te diga... ¿te imaginas lo que sería vivir sin lo que hizo Watt, no? No podríamos nosotros estar 

teniendo esta reunión ni muchas otras cosas del desarrollo posterior. Insisto: en ese sentido, la 

capacidad de virtualización del pasado para generar como unos horizontes donde todo cuadra para 

que se explique nuestra realidad nuevamente tiene esa capacidad, Alejandro, estoy de alguna manera 

recuperando tu pregunta, de que nosotros jugamos a la virtualidad histórica y saltamos y nos 

movemos y juntamos gente que nunca se conoció. Insisto: para las personas que consideran que 

Descartes el culpable todo esto, Descartes estaba escondido en Amsterdam, escondido en Leiden 

porque si llegaba a Francia lo condenaban... y resulta que ahora es el más conservador de todos los 

conservadores. Eso es lo que en el universo de un compostaje más profundo, tú dices “Descartes 

me va a servir en algún momento, esto está aquí por algo, no lo voy a desechar”. Bueno, yo sé que 

alguien podría decir, “pero, profesor, entonces tendríamos que conservarlo todo” y bueno, ahí 

empieza esa especie de gran museo de la humanidad que es el pensamiento. De ahí que sobre todo 

yo creo que nosotros tenemos que comprender el sesgo desde el cual estamos mirando ese mundo, 

porque ahí entra la otra parte, la parte en que tú dices: estos post-it, estos post-it [mueve papeles] 

que hoy día alguien podría decir “profesor, ¿usted todavía usa post-its?, pero ¿para qué usa post-it? 

Si tiene su teléfono donde tiene notas y se las manda...”. Bueno, quién sabe, en 400 años más, quién 

va a mirar, dónde irá a estar este post it. Aquí yo uso la metáfora del museo. Los museos, por 

ejemplo, los museos de la humanidad, los museos de la cultura donde tú vas, y hay una vasija que 

dice “vasija ceremonial” y al lado hay una cosa que tiene unas púas así y dice “peineta”, y está todo 



 
 
 
 

______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

18 
 

Imaginarios virtuales de la crisis ecológica 

Pablo Chiuminatto conversa en Pensar desde las plantas 

Sofía Rosa 

dentro del mismo gabinete, ¿no? Por eso es bueno el ejercicio este que hizo Gisela Heffes.5 Así que 

bueno, quién sabe lo que va a ocurrir en 400 años más con este pensamiento que nosotros tenemos 

sobre la contemporaneidad y sobre el pasado. Y esto lo insisto porque creo que en estos viajes 

virtuales te digo Descartes, y luego te digo Aristóteles y luego te digo Platón... lo que estamos 

haciendo es ir ahí con nuestro Wii de la mente, desplazarnos en la virtualidad de la historia en la 

que yo creo que referencia, cita, apropiación, reapropación son fundamentales para poder imaginar o para 

entrar en el juego imaginativo de la solución que podríamos encontrar. Por ejemplo, en el caso de 

cómo convencer a las personas de que es urgente un cambio en el sistema de la estructura general 

humana de producción, de consumo, y también de sobre-producción y sobre-consumo. 

 

Carolina: Desde el libro que veo que está en el fondo, detrás de Pablo, Futuro esplendor, que hace 

una reflexión de cocrítica desde Chile, yo quisiera preguntarle un poco sobre cómo sitúa su 

pensamiento porque también es una pregunta que nos hacemos en el grupo: pensar las 

humanidades ambientales latinoamericanas es nuestro interés y todos estamos en distintos lugares 

y sabemos la complejidad que eso conlleva; porque, pues, uno cuando está entre latinoamericanos, 

uno no va de Colombia a Argentina y dice soy latinoamericano, sino colombiano. Pero también 

ahí tenemos un interés de que hay historias, un compostaje compartido de historia. Entonces quería 

preguntarte qué significa para ti pensar estos problemas desde Chile y cómo eso fue también 

importante para ese libro que publicaste con Andrea Casals. 

 

Pablo: Bueno, te agradezco mucho la pregunta porque me permite explicar algunos paper que yo 

he publicado con Andrea Casals, con Sofía Rosa, también algunos que he escrito solo. En general, 

yo trato de no escribir solo; esto es una cuestión que a mí me parece que es un principio interesante 

para pensar también las humanidades, un lugar donde el autor, es decir, de la amplificación de la 

autoridad es muy fuerte. Por supuesto, algunas cosas yo solo publico, por ejemplo este artículo de 

Endémico lo escribí yo solo, pero en general mis libros son colectivos, es decir, son escritos en varias 

manos y por lo tanto pensado con más de una cabeza. En ese sentido, la pregunta por Futuro 

 
5 Se refiere al ejercicio de cocreación realizado por Gisela Heffes en el contexto de una alianza con la Plataforma 

que resultó luego en la publicación del libro colectivo Un gabinete para el futuro, editado por Gisela Heffes, Alejo Ponce 
de León, Carolina Sánchez, Christian Vásquez. Urdimbres: Bogotá, 2022. El 12 de septiembre de 2022, poco antes de 
la sesión, Gisela visitó el Campus San Joaquín invitada por Pablo para presentar dicho libro en la Facultad de Letras, 
actividad en la que también participé. 



 
 Revista Laboratorio N°33 

ISSN 0718-7467  
Diciembre 2025 

______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

19 
 

esplendor, cómo se origina, se origina precisamente en algo que yo me daba cuenta y es que gran 

parte de la referencia teórica era aportada por modelos del hemisferio norte y los ejemplos del 

hemisferio sur. Ya esto es típico de lo que ocurre en el pensamiento medioambiental. ¿Qué es lo 

que ha pasado para sanear ese punto? Es que el hemisferio sur se puso a inventar sus propios 

conceptos para así tener sus propias categorías; pero eso no cambia que el modelo original estaba 

muy determinado por el modelo del hemisferio norte. El punto para mí es que, como yo soy una 

persona que, insisto, soy un profesor de Historia de las Ideas Occidentales, ese es como 

básicamente mi modelo, no puedo impostar un modelo distinto (eso es una forma); nos pusimos 

a pensar cómo podíamos hacer para explicar este vínculo entre el Norte y Sur en el contexto de la 

ecocrítica en ese momento cuando se publicó el libro el 2019. Entonces allí surgió la idea de relevar 

los autores chilenos que, ya sea por contacto o por asimilación o por referencias bibliográficas 

podían aportar al contexto de las humanidades ambientales con su pensamiento, con su creación, 

con sus imaginarios. Donde, y aquí viene la operación que se liga con lo que estaba hablando antes, 

el rescate de las líneas de tiempo, eso que refería a Arturo acerca del calce, del descalce, de la 

intertextualidad, es decir, de hacer el trabajo hacia el pasado, lo que nos ayudaba o lo que nos 

permitía era romper la idea de una hiperactualidad del pensamiento ambiental y hacer el salto a 

decir estas personas han trabajado desde un ambientalismo antes del concepto que nosotros 

manejamos hoy día. Es decir, cuando Gabriela Mistral está haciendo las descripciones de la 

geografía de Chile en 1939 en una conferencia en Montevideo y tú lo lees y tú dices dios mío santo... 

si yo no le pusiera la fecha y no te dijera cuéndo es, no sé, puede ser perfectamente el 70, el 80, 

¿no? Y hacer el vínculo: porque muchas veces volvemos a Rachel Carson, volvemos y muy bueno 

su pensamiento, pero lo que quiero decir es que nosotros tuvimos nuestras propias influencias. Yo 

he publicado dos papers sobre esto: las referencias anteriores a los años 70 son muy importantes y 

están bastante ocultas, ¿por qué? Porque, por supuesto, las revistas privilegian el contenido más 

contemporáneo, es decir, la problemática más contemporánea, con relaciones más 

contemporáneas, con relevo de autores más contemporáneos.6 Y entonces ahí nosotros hicimos 

este paso de buscar en Nicanor Parra, de buscar en Violeta Parra, de buscar en Gabriela Mistral, 

de ir a Luis Oyarzún... y esa es una parte importante del trabajo. 

 
6 Uno de esos papers es el primero que me invitó a escribir juntos y se titula “Antes de la ecocrítica: una 

consideración bibliográfica a los estudios ambientales en Chile”, Anales de Literatura Chilena 30 (dosier de estudios 
ecocríticos) (2018): 243-255. https://analesliteraturachilena.letras.uc.cl/index.php/alch/article/view/32975. Pablo 
continuó con el rescate y estudio de la figura de Rafael Elizalde Mac-Clure. En julio de 2023 la editorial Saposcat 
publica una selección de La sobrevivencia de Chile de Elizalde con un bellísimo prólogo de Pablo donde sintetiza estas y 
otras ideas acerca del sorretamiento referencial y las líneas de tiempo del ambientalismo en Chile. 



 
 
 
 

______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

20 
 

Imaginarios virtuales de la crisis ecológica 

Pablo Chiuminatto conversa en Pensar desde las plantas 

Sofía Rosa 

Por otra parte, hay algunos artículos (que si quieren ustedes después les mando los links) donde, 

por ejemplo, uno que está publicado en inglés, yo precisamente trabajé la bibliografía que nosotros 

utilizamos en este libro de Futuro esplendor. Lo que yo quise explicar en ese texto que se publicó en 

ASLE en Estados Unidos es decirles miren, nosotros no vamos a hablar de Green studies ni de 

ecocriticism porque resulta que en Chile lo que se leyó cuando se empezó a leer sobre ecologismo 

fueron los autores franceses y alemanes traducidos al español o directamente del francés que es un 

universo de influencia muy importante para el contexto chileno. Y ahí aparecen sujetos como 

Michel Serres, Guattari y otros también. ¿Qué es lo que yo buscaba? Simplemente decir que, 

producto de que no hay que explicar del mismo modo la genealogía de la investigación para 

comprender el desarrollo de los imaginarios de los propios investigadores, aquí es donde está el punto 

para mí: porque el investigador que lee en inglés resulta que, si no lee en francés, él leyó la 

traducción de Guattari al inglés que es posterior que la que tenemos nosotros en Latinoamérica del 

francés ¿me explico? Se produce un desfase mínimo de un par de años y entonces, claro, irrumpe 

una ecosofía, por ejemplo, anterior a las lecturas de Arne Næss en español, porque Arne Næss viaja 

primero en inglés y después llega al español. En cambio, Guattari arma un camino más rápido 

productos de la colaboración bilateral que existe con las comunidades europeas respecto a los 

lectores en español y el mundo del libro. Y ahí entramos de nuevo a ese contexto de influencia 

entre el universo de migraciones conceptuales producto del mercado del libro o de la circulación 

del libro y la lectura, y el universo ecológico. 

Entonces, perdona que me haya alargado, pero necesitaba explicar esta tensión, porque el libro se 

explica desde allí. Un estudiante mío decía una frase: “Usted profesor Chiuminatto, siempre 

tratando de hacer de Robin Hood”. Y es muy simple: el Robin Hood aquí no tiene que ver con el 

ambientalismo, tiene que ver con que se reconozca que este sujeto, que en 1958 publicó La 

sobrevivencia de Chile, que se llama Rafael Elizalde Mac-Clure, que fue asesinado el 72, que podríamos 

decir que quizás es una de las primeras víctimas de la segunda mitad del siglo XX del ecologismo 

en Chile, ya él publica La sobrevivencia de Chile que es un texto absolutamente espectacular mucho 

antes de que nosotros hablemos de ecologismo siquiera. O que, para entender el desarrollo de la 

ecologismo en Chile, hay que entender que llega de la mano del Partido Humanista. La palabra 

humanismo hoy día desde el punto de vista del Antropoceno y lo antropogénico parece como una 

cosa que no pueden ir juntas. Pero que en los años 60 aquellos que hablaban de ecologismo eran 

los que venían del partido humanista, humanista cristiano muchas veces. Son cosas que hoy día 

parecen completamente imposibles de juntar. Entonces la lógica de ese desde Chile tiene que ver 



 
 Revista Laboratorio N°33 

ISSN 0718-7467  
Diciembre 2025 

______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

21 
 

precisamente con la idea de decir hay ciertos contextos, hay ciertas circunstancias que muchas veces 

son bibliográficas o bibliotecológicas que son fundamentales para comprender este desarrollo que 

aparentemente es epistémico. Entonces ahí la respuesta tiene que ver también con ese otro nivel 

que podemos llamarla ¿justicia intertextual? Quizás... Se puede llamar justicia intertextual o 

interintelectual, es decir: reconocer a los otros, reconocer los que vinieron antes, quiénes fueron, 

por qué estamos pensando de esta manera. No se trata de chovinismos, sino que se trata 

simplemente de que construir esas líneas de tiempo hacia el pasado es una forma lo más cercana 

que yo considero a las maneras en que se habla de otras ontologías. Yo creo que esa es una de las 

primeras ontologías que la contemporaneidad, y estoy hablando desde las vanguardias en adelante, 

vino a quebrar respecto del pasado; y yo creo que en esa mirada respecto del pasado hay una clave 

para poder imaginar el futuro que le vamos a legar a las próximas generaciones. Entonces puede 

ser que se tenga la sensación de que yo no estoy hablando de ambientalismo... pero yo estoy 

hablando de ambientalismo porque si soy capaz de comprender qué me dejaron a mí, seguramente 

voy a ser capaz de comprender qué le estoy dejando a otro. 

 

Sofía: muchas gracias, Pablo, por esa reflexión. Le voy a dar la palabra Arturo que tiene una 

pregunta más para hacer antes de cerrar esta nutrida reflexión, también nutrida de referentes y de 

memoria y de bibliografía, de historia, por la que nos has llevado en esta conversación. 

 

Arturo: Algo que yo he pensado constantemente como hombre citadino es cómo estos 

conocimientos que están como previos a mí o como lo que me rodea generalmente es igual, o sea, 

lo que pudiera parecerme como lejano en el sentido de que crecí en un contexto muy urbano, en 

una gran ciudad, donde generalmente no se voltea a ver a otras culturas que han estado ahí 500 

años antes de que llegara Colón hace un 12 de octubre reciente. Y es que es esto sobre estar 

hablando del pensamiento occidental y cómo se voltea a ver a lo que está escrito antes siempre me 

hace un poco de ruido. Pero qué piensas tú sobre esto: si el compostaje es como esta manera de 

hablar de manera respetuosa sin que sea apropiación de lo que alguien más ha hecho. Porque, de 

nuevo, pues pareciera que ya hay soluciones, pareciera que hay cosas que ya están ahí desde antes. 

Pero todo el tiempo hay esta persistencia en sacar este nuevo gran documento que nos dé la 

revelación sobre cómo vamos a parar el cambio climático; pero, al mismo tiempo, cómo hacerlo 

de una manera respetuosa, cómo poder hablar de eso que ha estado en la realidad previa de otras 



 
 
 
 

______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

22 
 

Imaginarios virtuales de la crisis ecológica 

Pablo Chiuminatto conversa en Pensar desde las plantas 

Sofía Rosa 

culturas prehispánicas y pre- muchas cosas más sin que haya como un sentido extractivista de ese 

conocimiento o de esa apropiación y compartirla, tomar lo que está ahí para la vez intentar verlo, 

llevarlo a esos otros sectores donde no estamos acostumbrados a tener ese contacto y esas prácticas 

respecto a la ecología, al cultivo, a la alimentación, etcétera. 

 

Pablo: Bueno, Arturo, muchísimas gracias por tu pregunta. Yo propongo esta idea de compostaje 

como respeto, pero también respeto sin asimilación o sin creencia de asimilación. Porque aquí yo 

creo firmemente en que hay ciertas cosas que superan mi historicidad. Entramos en el problema 

de escalas y magnitudes cuando nos pensamos en el Antropoceno... o ya los tiempos prehistóricos 

piensan eso no, que ya ahí hay una estructura muy compleja. Y lo digo porque, por ejemplo, yo me 

he topado con idealizaciones que son muy complejas respecto, por ejemplo de lo que son los 

tratamientos y las formas de vida del mundo prehispánico. Como creer, por ejemplo, que el Imperio 

Inca se hizo a besos y abrazos o que te vas a olvidar de que las ruinas de Sechín en Perú son las 

ruinas más sangrientas que uno puede encontrar en la historia de la humanidad, de 

desmembramiento, canibalismo... Entonces a mí me pasa personalmente que la cultura occidental 

es necrófila, asesina, extractivista toda, pero no es la primera, ¿ok? Lo que ocurrió aquí fue 

desastroso y fue catastrófico y fue apocalíptico... pero no es lo primero. Esas estructuras imperiales 

incas no están exentas de la regulación del poder, no están exentas del abuso, no están exentas de 

la autoridad ni de la violencia, y tampoco las culturas Sechín ni tampoco... Entonces con esto lo 

que yo quiero decir es que me interesa el reconocimiento de hasta lo más profundo de lo anterior, 

pero no por eso una naificación de lo anterior que me parece muy importante. Tampoco es para 

decir que ellos son merecedores de lo que ocurrió. No. Simplemente para decir no producir esa 

naïveté que que veo a veces en la recuperaciones; porque, por ejemplo, tú puedes ahí mismo también 

comprender el grado de catástrofe, me refiero a la palabra en su etimología griega, es decir, de 

inversión de mundo, se dio vuelta el mundo, porque efectivamente ellos tenían un mundo y tenían 

una cultura y tenían una forma de comprensión del mundo que se quiebra. Y aquí menciono una 

novela, que les recomiendo a todos los que trabajan en humanidad ambientales, que es una novela 

del siglo XVII que se llama El Criticón que escribió Baltasar Gracián en 1650 y tantos. Es la novela 

que cuenta la historia de Critilo y Andrenio, es como una anticipación al Robinson Crusoe. 

Básicamente Critilo, que le viene la palabra de crisis de pensamiento, naufraga en su barco y se 

encuentra con Andrenio -Andros, hombre- es un un niño que ha sido abandonado en una cueva y 

que ha crecido fuera del conocimiento de la lengua, el lenguaje, el mundo; y es el viaje entre estos 



 
 Revista Laboratorio N°33 

ISSN 0718-7467  
Diciembre 2025 

______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

23 
 

dos. Es absolutamente alucinante. ¿Por qué voy a esto? Porque creo que en estos procesos de 

pensamiento del pasado, tiendo a pensar que tendemos a hiper culpabilizar el desarrollo de la 

cultura occidental y, por contraste, producir una inocencia en los modelamientos de las culturas 

ancestrales. Estoy de acuerdo. 

Lo que yo quiero decir es que yo puedo sentarme, yo puedo conversar, yo puedo escuchar, yo 

puedo leer, yo puedo... pero no puedo pensar como otra cultura. Eso a mí, personalmente, estoy 

con los primatólogos que creen que realmente aquí el vientre de la cultura es mucho más fuerte 

que lo que uno puede pensar respecto a tu voluntad por pensar de otro modo. Por supuesto, tú 

puedes tener la disposición a escuchar, la disposición a asumir, la disposición a comprender, pero 

¿tu estructura? Tu estructura es muy difícil de cambiar. Y aquí se juntan dos personajes esenciales 

para el pensamiento ecológico contemporáneo, aunque nunca escribieron sobre ecología: uno es 

Freud, que también habla de la repetición, y el otro es Barthes que dice “si algo se repite es porque 

significa”. Precisamente es la mitología, ¿no? Cuando él está leyendo que las mitologías se han 

transformado, que no es que se hayan desaparecido. Y eso es una cuestión que es muy atractiva 

para pensar el modelo de conocimiento cuando uno quiere salir, desmarcarse del modelo 

extractivista. Pero yo, insisto ahí, va a producirse. 

Lo que tú tienes que apelar no es a pensar de otro modo; yo creo más en otra cosa, creo en detenerse 

antes. Es decir, para poder producir esa conciencia no es que tú te vas a conectar con tus ancestros 

como se conecta aquel que nace en un vientre pagano, animista, panteísta, no; sino que lo que yo 

creo es que lo único que puede producir uno con racionalidad es la detención. Detenerse antes de 

hacer algo o de decir algo o de pensar algo. Esa detención yo la llevo algo bien concreto que es 

cuando uno está cocinando, y lo llevo a esos otros universos que también son lúdicos, que también 

son creativos, que también producen profundos imaginarios. Cuando uno está cocinando y está 

separando las cosas que pueden ir al compostaje y las que no van al compostaje, la verdad que al 

principio uno tiene que detenerse, porque si no uno tiraría todo al tarro de la basura. ¿Y qué es lo 

que haces tú? Te detienes y separas. No es muy distinto. Estás produciendo dos basuras, pero eso 

ya generó un cambio enorme en la sociedad. Esa pura detención. Entonces yo diría, en el caso del 

pensamiento respecto de las capacidades que tiene la virtualidad para enseñarnos, es detenerte antes 

de juzgar que un niño no está aprendiendo nada porque está en un juego virtual; detenerte antes 

de pensar que una persona no está aprendiendo nada porque está conversando con otras. ¿Y cuál 

es la detención? Tomar distancia y decir bueno, Platón... Platón conversaba, Sócrates conversaba, 

si no está tomando apuntes, bueno, quizás está haciendo otra cosa con su pensamiento. Entonces 



 
 
 
 

______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

24 
 

Imaginarios virtuales de la crisis ecológica 

Pablo Chiuminatto conversa en Pensar desde las plantas 

Sofía Rosa 

esa idea de la detención es la que yo creo puede producir la oportunidad de conectarnos con ese 

universo lúdico antes de juzgarlo como un universo de frivolidad o de frivolización de la 

experiencia. Si yo me detengo realmente y pienso cuánto de la experiencia del juego, cuánto de la 

experiencia de lo virtual, pensando por ejemplo en cuánto soñamos, en cuánto imaginamos, en 

cuánto la literatura, las artes, pero también la política y también nuestra vida cotidiana tiene de 

virtualidad. Si nosotros nos detenemos esa es la oportunidad para que efectivamente se produzca 

un cambio en el hábito. Y de tanto detenerse, un día uno lo hará sin pensarlo. Esa sería mi respuesta 

respecto a este punto. Me cuesta mucho pensar que yo, con todo el respeto, ah, esto lo digo con 

todo respeto, podría ser, podría pertenecer a otra cultura en sentido estructural. En ese sentido me 

refiero al tema de las otras nuevas ontologías; o sea, y lo digo muy verdaderamente, o sea, porque 

me crié de hecho en un universo ontológico cristiano profundo. Y para mí eso tiene mucho valor 

y no quiero deshacerme de eso, porque eso soy, ¿me explico? El tema es que tengo que encontrar 

el modo de que ese ser no atropelle cosas que hoy día debo dejar de hacer, cambiar en cómo hacer; 

y la única forma que tengo de hacerlo es pensando y deteniéndome; y en esa detención se produce 

el cambio del ritmo, podríamos decir, si lo pensáramos en términos de música. 

 

Jimena: Qué genial porque me contestaste un par de cosas. Un poco ya me contestaste porque soy 

semióloga y ya hablaste de muchas cosas y en esta última respuesta especialmente. Entonces 

reformularía mi pregunta porque desde la semiótica yo trabajo en comunicación para el cambio de 

hábitos; escribo, estoy empezando a desarrollar algunos lineamientos y a empezar a trabajar en 

ámbitos gubernamentales para llevar a la acción y bueno, probar, probar a ver qué se puede lograr. 

Entonces ya me dijiste varias cosas de lo que quería preguntar, pero la pregunta que me queda 

entonces es ¿cómo provocamos esa detención? Leí tu texto, me encantó, o sea, me convocó mucho 

este encuentro y el del sábado, porque yo vengo pensando que lo verbal ya no, ya no con lo verbal, 

porque con lo verbal no hemos logrado nada a este nivel de lo que vos hablaste como 

sensibilización o conciencia ambiental. Entonces pensaba en el juego, pensaba en el arte, pensaba 

incluso en el baile. Yo bailo colectivamente y eso también, el encuentro de los cuerpos, me hace 

ver que nos podemos comunicar con otros lenguajes, ¿no? Y también se cruza la semiótica ahí. 

Pero puntualmente mi pregunta es cómo provocar la detención. 

 



 
 Revista Laboratorio N°33 

ISSN 0718-7467  
Diciembre 2025 

______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

25 
 

Pablo: Bueno, gracias por tu pregunta y por las cosas que me comentas porque me sirven para 

incorporarlo a lo que yo a su vez estoy pensando. Yo diría que, si tú lo piensas, muchas veces se 

nos dice “qué vamos a hacer”, eso como “bueno, qué vamos a hacer”. Bueno, yo siempre levanto 

la mano y digo, bueno ya estamos planteando que de aquí tiene que salir un producto, por ejemplo. 

Entonces yo digo qué pasa si no sale nada, no resulta nada. Ahora, por otra parte, y Jimena hay que 

saberlo esto, hay que hacer el duelo: no existen sociedades humanas sin objetos, no existen; no sé 

si se entiende, no existen sociedades humanas sin objetos. Por lo tanto, cuando uno dice “no, es 

que consumimos mucho, es que tenemos mucho, es que hacemos mucho, es que producimos 

mucho”, bueno, porque en la estructura humana está esa cosificación que está en nuestros 

intercambios muy profundos, no importa si tú vives en el Ártico y tienes toda esa ropa y todo ese 

atuendo para poder soportar ese clima, como si vives desnudo en la mitad de la selva con 35 grados 

de calor media. Entonces esa gente toda produce objetos. En el caso de estas esferas de 

pensamiento hipercitadinos como decía Arturo que son muy complejos porque realmente, ya lo 

voy a explicar por qué, porque a esos pensamientos de cómo cambiarnos... ¿qué es lo primero que 

se le viene a la mente? La naturaleza, que es una cosa que está afuera, que no tiene nada que ver 

con la ciudad. Pero yo digo todo el contrario. El pensamiento ecológico tiene que ir a la ciudad 

porque la naturaleza ya por último ella bueno, discutiremos temas ambientales, naturales... pero el 

problema, el gran punto ciego del pensamiento ambiental es la ciudad, ¿no? Y donde por otra parte 

tampoco hay que demonizar la ciudad porque la ciudad es el espacio donde convivimos, 

compartimos, donde se produce gran parte de la convivencia humana hoy día. Entonces cuando 

yo digo “vamos a hacer algo juntos”, lo primero que estoy diciendo ahí ya es que vas a producir 

algo, y yo diría que hay que detenerse antes. O sea, que la detención es antes. Por eso que yo lo 

vinculo al juego. Porque si te das cuenta, en el juego uno podría decir no es tanto lo que se produce 

como más bien lo que se integra, lo que se dinamiza. Por supuesto, Arturo me dirá “profesor hay 

miles de artistas creyendo que con su arte luchan contra el cambio climático”. Bueno, esa es para 

otra invitación, me tienen que invitar cuando discutan esto porque ese es mi otro punto. 

Mi otro punto es decir ¿por qué hacer? Y entonces ahí viene la pregunta estructural de nuevo: es 

que somos seres humanos y a través de las cosas vivimos. Cuando tú imaginas estas dinámicas que 

tú estás tratando de pensar, yo diría hay que volver a encontrar el espacio para la catarsis, el espacio 

para la anamnesis y ahí empezar a desandar el camino aristotélico, es decir, anamnesis- anagnorisis-

catarsis. ¿Pero qué pasa si lo hacemos al revés? Y la gente comienza con su catarsis y todos dicen 

“¡no! es que la basura... ¡no! es que el plástico... ¡no!...”, y luego empiezas a desandar... A ver, 



 
 
 
 

______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

26 
 

Imaginarios virtuales de la crisis ecológica 

Pablo Chiuminatto conversa en Pensar desde las plantas 

Sofía Rosa 

hablemos de por qué tú te diste cuenta. Yo creo que ahí en esos caminos que terminan en el darse 

cuenta, la persona repara también en el justo medio de cuánto tú eres capaz de hacer y cuánto tú 

eres capaz de criticar. Porque esto es uno de los elementos fundamentales de la situación en la que 

nos encontramos. Lo digo porque quizás algún día todos estos niños que viven en esta hiper 

conciencia ambiental porque sobre ellos cae todo, sobre los niños cae todo, ¿no? Dicen “¡Se lo 

vamos a enseñar a los niños!”. Y yo siempre explico que esto es con el mismo modelo que usaba 

mi madre que era “ve a ponerte el suéter porque me dio frío”. En las dinámicas que tú estás 

imaginando lo que yo pienso siempre es desandar de alguna forma para que las personas lleguen a 

comprender -muy occidentalmente, muy reflexivamente, muy en el diálogo, muy en la 

conversación- el justo medio. Porque si no, yo lo digo así, yo sé que es feo, nos ordificamos 

hablando como “¡sí, contra esto!”; pero resulta que tú llegas a tu casa y tienes que mandar a tu hijo 

con un pote con fruta y lo vas a poner en un plástico. Y qué quieres, que mandes al niño con la 

fruta en la mano, entonces lo mando con la fruta en la mano, ok, perfecto ya, pero va a ir en una 

mochila que la mochila es de plástico y empieza una cadena infinita. Lo que me preocupa a mí de 

todo esto es que siento que cierra y se los explico por qué. Perdónenme que me tome un poco más 

de tiempo. Se cierra porque los seres humanos cuando se produce una fulminante demostración 

de su error, la persona se cierra, la persona no se abre, a mí no me vengan con cosas. Eso se llama 

resistencia y la gente dice bueno... [balbuceos paródicos] y se arranca. Entonces lo que yo pienso 

de estas ideas es darle espacio, pero construir el espacio y comprender su propia conciencia porque 

quizás allí está el primer paso antes de la detención. Porque si no de otro modo la persona se siente 

completamente amenazada en todas sus esferas, o sea, piénselo, mi felicidad cuando yo me 

manejaba con todos mis diarios, con los diarios que compraba online y un amigo español me 

explicó que, finalmente, esos diarios consumían más agua que si yo compraba todos los diarios en 

papel. Y entonces me quedé como con los brazos así diciendo bueno y entonces qué hago. No 

leo... Insisto en esto: los procesos virtuales de comprensión, la virtualización demostró que también 

consumía. Nosotros pensamos por mucho tiempo que la virtualización era un enemigo del 

consumo y finalmente la virtualización consume, la virtualización contamina. Lo que quiero decir 

con esto es que tenemos que comprender también los límites de esa criticidad que a veces parece, 

completamente, que puede atravesar todos los espacios de la convivencia humana. En ese sentido, 

el universo del sentido común emana con sus creencias profundas y dice “esto es una amenaza 

total a mi sistema de vida”. Y aquí les dejo un tema, lo que ocurrió en Chile hace pocas semanas 

atrás con la escritura de una constitución paritaria, con pueblos originarios, con paridad de género 

con... y que tenía puesto todos los temas: indigenistas, conservacionistas, reservistas, todo... hoy 



 
 Revista Laboratorio N°33 

ISSN 0718-7467  
Diciembre 2025 

______________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

27 
 

después de la votación popular de un 62% contra un 38% se transformó en literatura de ficción 

porque eso que eso que se demoraron un año en escribir no va a usarse. ¿Por qué? Porque la gente 

se sintió profundamente interpelada en algo y se cerró. Tú decías, pero ahí están gran parte de los 

cambios que se necesitaban, no importa... la creencia opera en el en esta especie como de objeto 

que se cierra, como una molusco. Se cierra y se cierra porque siente la amenaza de eso que aquí es 

muy complejo, que de alguna manera es lo que constituye la cultura. Y es muy fuerte ir contra la 

cultura, porque la cultura no tiene 300 años, tiene 300 años en una parte, 500 en otra, pero en otra 

tiene 250 mil o más, dos millones desde que nos paramos: no primates, omínidos, bípedos 

obligatorios. Y bueno, en fin, me callo. 

 

Sofía: Muchísimas gracias Pablo Chiuminatto por conversar con nosotras el día de hoy, también 

muchas gracias a quienes nos acompañaron en esta conversación y participaron. Los esperamos en 

nuestras próximas charlas y actividades de la plataforma, el próximo sábado con el Biojuego para 

seguir extendiendo esta conversación de imaginarios virtuales de la crisis ecológica. 

 

Pablo: Muchas gracias a ustedes. 

 

*** 


